Raimundo Dinello
Anne-Nelly Perret-Clermont

Psychopédagogie

interculturelle

Del Val



Cet ouvrage est destiné aux animateurs du champ culturel, ensei-
gnants, éducateurs, psychologues, assistants sociaux, administra-
teurs et responsables politiques, parents et artistes... qui, chacun
au sein des pratiqgues qui sont les leurs, rencontrent la diversite
culturelle. Il cherche a discerner les moyens de compréhension
qui permettent le dialogue et le respect des identiles, et des
rencontres creatrices d'une dynamique sociale et culturelle qui
intégre le passé et s’ouvre sur I'avenir. Ce recueil d'expériences
et de reflexions est né de la rencontre, sur le terrain, dans les
Ecoles Normales et a I'Université, d'educateurs, de sociologues
et de psychologues d'horizons differents: «sédentaires» ou
«migrants», de pays divers.

Dans des lieux différents, le défi est apparu toujours le méme:
transformer les limites de notre penseée-action pour renouveler
notre compréhension dans la confrontation avec l'altérité. Le vécu
epistemologique de la rencontre interculturelle est au coeur de
notre civilisation. Il est quelquefois traverse violemment par les
impasses des inégalités socio-économiques.

Paysans, migrants, citadins, nomades... nous sommes tous invites
a migrer hors des enfermements de nos esprits et de nos identités. ..
pour en decouvrir les richesses!

Raimundo Dinello: uruguayen, docteur en sciences psychologiques
de I'Université Libre de Bruxelles, il y a enseigné la sociologie
de I'éducation. Actuellement il dirige a I'Université de Uberaba
au Brésil, un programme de formation permanente et promeut
des expériences d'éducation d’enfants de milieu populaire.

Anne-Nelly Perret-Clermont, a etudie la psychologie sociale et
participe a des activités educatives dans différents pays d Europe.
Professeur aux Universités de Neuchatel et de Geneve, ses travaux
portent sur le role des facteurs sociaux dans le développement
cognitif, la transmission des savoirs et la construction de I'identite.



Psychopédagogie interculturelle

Sous la direction de

Raimundo Dinello et
Anne-Nelly Perret-Clermont

1987

DelVal



Raimundo Dinello - Anne-Nelly Perret-Clermont

Psychopédagogie interculturelle
Editions Delval, 1987, Cousset (Fribourg) Suisse

ISBN 2-88147-030-0

Copyright Editions Delval
CH-1774 Cousset (Fribourg) Suisse

Tous droits réservés. Réimpression ou reproduction interdite par
n’importe quel procédé, notamment
par microfilm, xérographie, microfiche, offset, etc.

Imprimé en Suisse



Remerciements

Nous tenons a remercier tous ceux qui nous ont aidés a la réalisation de
cet ouvrage et, en particulier, Michel Nicolet, Janine Gremaud, Sylviane
Montandon et Michelange Schmidt.

Les chapitres élaborés a partir des expériences réalisées en Belgique
francophone reprennent des textes édités par la Revue Belge de
Psychologie et Pédagogie et par les Cahiers JEB 4/82 qui sont actuellement
épuisés. Le chapitre Il 1 a paru antérieurement dans les Cahiers de
Psychologie de I'Université de Neuchéatel. Nous remercions les éditeurs
d’avoir mis ces textes a notre disposition.



Table des matiéres

Avant-propos

Anne-Nelly Perret-Clermont

identité culturelle et migration en Europe:
enjeux psychosociaux et défi pédagogique

Identité culturelle et interculturalisme en Europe
Raimundo Dinello

Pédagogie interculturelle, identité des éléves et
dynamique de la situation scolaire
Michel Nicolet

Langues, relations sociales et connaissances: comment saisir
leur rapport?

Emergence de connaissances et transmission de savoirs
Anne-Nelly Perret-Clermont

Fonctionnement cognitif et relations sociales
Anne-Nelly Perret-Clermont

Mise en scéne de la situation de test: les attentes
réciproques de I'adulte et de I'enfant
Michéle Grossen

Dialogue de sourds ou communication? Approche
linguistique de P'interculturel
Jean-Frangois De Pietro

Concevoir et mettre en oeuvre des démarches pédagogiques
adaptées aux situations multiculturelles

Formation a I’enseignement intercuiturel
Raimundo Dinello

De la prise en compte du bilinguisme a une éducation
interculturelle
Fanny Koykis

La scolarisation des enfants de migrants et la
formation des enseignants
André Thiébaut

13

15

29

41

51

61

73

91

103

17



IV Des expériences multiples et diverses

Analyser I'expérience
Raimundo Dinello

L’école de devoirs: activité socioculturelle ou
panacée aux difficultés scolaires des enfants?
Gabriella Ceccarini

Animation des jeunes dans un centre public d’aide sociale
(CPAS)
Loretta Ceccarini

V  Partager la réflexion

Au forum: la transmigration d’identifications
Raimundo Dinello

125

127

131

139

151

163



Avant-propos

Anne-Nelly Perret-Clermont
Université de Neuchatel

Que le lecteur se prépare a faire lui-méme la synthése! Car I'ambi-
tion de cet ouvrage est de contribuer a la compréhension d’'un phenoméne
qui, pour le moment, dépasse nos cadres habituels de pensée.

En effet, le monde dans lequel nous vivons s’est complexifié: les
moyens de communication ont raccourci les distances géographiques; les
mouvements de population se sont accrus; les sociétés se transforment
en leur sein et dans les rapports qu'elles entretiennent entre elles; la
transmission, de génération en géneération, des savoir-faire, des savoir-
vivre et des forces creatrices semble chercher a se frayer de nouveaux
chemins pour ne point se perdre; et plus que jamais les affrontements
violents créent des impasses. La rencontre accélérée de cultures diffe-
rentes pose un profond défi a 'humanité: que va-t-il se passer?

Relever le défi, c’est chercher les modalités d’une création culturelle
qui puisse s’enrichir de la variété des apports de chacun. il ne s’agit ni
de nier la diversité a travers une homogénéisation stérilisante, ni de
broyer les significations que revétent les differences sous prétexte de
les idéaliser en de doux mélanges. Il en va des cultures comme des
couleurs: l'arc-en-ciel unit la diversité des tons et pourtant, de fagon
différente, ils peuvent étre dénommeés un par un, séparément. Mais si
'enfant mélange toutes les couleurs de ses peintures, il n’obtient que
du brun! Et si les teintes vanées de sa toupie tournent & toute vitesse,
il ne voit que du blanc! Aseptisation de l'identité culturelle comme des
moyens de la création artistique... Nos cadres de pensée sont trop étroits
pour saisir le monde actuel. On peut reprendre I'analogie avec l’arc-en-
ciel: si nous considérons les sept couleurs traditionnelles que nous avons
appris a percevoir comme l'unique vérité de cette réalité, nous passons
a c6té d’un étonnant infini car le nombre de ces couleurs est, en réalite,
illimité. Ce phénomene de diffraction de la lumiére présente une continuité
et ce sont les différentes cultures qui y ont pergu des nombres trés
variés de teintes, en fonction de leurs propres catégories mentales et
de la connaissance des couleurs que leur donnent leurs activités



quotidiennes. Parfois aussi I’arc-en-ciel devient métaphore. Des concep-
tions métaphysiques s’y projettent: présence d’une déesse pour les uns,
signe annonciateur d’'un temps de paix, espoir aprés le déluge pour
d’autres, etc. L’ironie proverbiale y voit les signes d'un état d’ame
psychologique quand elle déclare de I'arc-en-ciel qu’il est signe que: «le
diable bat sa femme»!

Dans tous les domaines, la pensée se construit dans le méme mouve-
ment que le vécu de la société: elle a donc des limites. Pour comprendre
des événements sociaux nouveaux il faut dépasser ces limites. Traverser
les frontieres que notre ethnocentrisme culturel pose a notre intelli-
gence: tel est le sens de la démarche que nous voulons présenter dans cet
ouvrage.

On observe que la tentation est grande de sacraliser les frontiéres:
cela raménerait a des proportions commensurables la réalité a saisir, et
laisserait croire gqu’hors du connu, rien de réel! Mais si I'on se crispe
sur des frontieres érigées en absolu, les crises deviennent alors ininter-
prétables, inconjurables, et I’angoisse augmente, de fagon souvent destruc-
trice, devant chaque irruption d’'une étrangeté dans le systéme. Beaucoup
d’énergie est alors dépensée a défendre des frontieres conceptuelles aux
dépens d’une saisie des phénoménes rencontrés.

Un certain ethnocentrisme, et les exploits techniques d’une forme de
rapport a la nature, ont entretenu longtemps dans la pensée européenne
une croyance en Yuniversalité de ses catégories mentales (ou en tout
cas I'ambition de leur conférer cette universalité). Nous proposons
d'inscrire l'action culturelle et éducative dans une démarche qui fait
opérer une mutation a cette conception: que !'«universalisme» devienne
«nterculturalisme» ou, plus précisément (et pour éviter les risques
d’étouffement en «systéme» que véhicule le suffixe «-isme»): recherche
des savoir-faire et des savoir-dire qui permettent de construire des
rencontres interculturelles. Echapper aux impasses des affrontements
violents nécessite [I'élaboration intellectuelle, artistique et littéraire de
modalités de transactions nouvelles qui permettent aux gestes de se
suspendre pour se coordonner, aux besoins de se négocier, et aux émo-
tions de s’exprimer méme quand elles semblent indicibles tant elles sont
intenses.

En fait, malgré Ses d@pparences, notre proposition n'est pas_nouvelle:

notre civilisation dite «occidentale» (parce qu’elle s’est développée a
'Ouest de ce qui est devenu I'Orient ol pourtant elle trouve son berceau!)

10



est une longue tradition d’interculturalités, un noeud de rencontres
successives qui ont entrelacé les expériences de peuples différents:
rappelons déja I'expérience phénicienne dans le bassin méditerranéen;
puis la mouvance judéo-chrétienne. Des cultures (au nom double!) sont
enracinées dans leurs origines multiples: gréco-latines, anglo-saxonnes,
gallo-romaines, etc. Et que deviendra, en Europe, la rencontre actuelle
américano-soviétique? et, dans bien des pays, au gré des migrations de
travailleurs et de commergants, celle de I'istam et de la chrétienté?

La conceptualisation soutient 'action et en retour la confrontation a
I'expérience modifie les conceptualisations antérieures. Les réflexions
théoriques réunies dans ce livre ne sont qu'un pas vers cet itinéraire. Elles
véhiculent 'expérience d’acteurs du domaine de I'éducation, de I'art, des
lettres, de la culture et de I'organisation sociale. Elles essaient de propo-
ser quelques instruments (mais il faudrait en élaborer bien d’autres
encore!) pour analyser la réalité multiculturelle des actions et tirer parti
de I'expérience. Constatant que dans ce domaine les réflexions d’inspiration
sociologique ont été plus souvent débattues que d’autres, nous avons
donné priorité aux préoccupations psychologiques et pédagogiques.

Nous avons pris la liberté d’écrire ensemble cet ouvrage, a la croisée
d’horizons différents, sans nous contraindre a des conclusions communes
qui seraient fort prématurées. Le lecteur se trouvera peut-étre invité a
prolonger cet échange et contribuera au débat ouvert en y apportant,
sous une forme ou une autre, ses propres expériences et réflexions.
C’est en quelque sorte une «aventure», a la fois individuelle et collective.
Il s’agit la d’'une histoire inachevée. Elle est tournée vers un avenir
qu’il nous importe de garder ouvert pour tous.

Neuchatel, mars 1987

11



Identité culturelle et migration en Europe:

enjeux psychosociaux et défi pédagogique

13



Identité culturelle et interculturalisme

en Europe

Raimundo Dinello
Université Libre de Bruxelles

EVOLUTION CONCEPTUELLE

Dans I'univers actuel, traversé par une mouvance rapide des popula-
tions, lidentité culturelle s’est révélée étre un axe primordial du
dynamisme de la relation individu - groupe - société. Elle est une
résultante de [linteraction entre les aspects les plus marquants de
I'enculturation de base, les acquis des éventuelles acculturations succes-
sives et la mobilité des conditions de vie de classes socio-économiques.
Elle constitue aussi un cadre de référence pour la rencontre avec autrui.

En d’autres termes, l'identité représente une image en permanente
évolution: celle-ci n’efface pas les traits nés de la premiere entrée en
culture dans le milieu d’enfance et/ou de jeunesse, mais elle transforme
le premier donné en intégrant les acquis du vécu dans une autre société.
L'identité est egalement imprégnée des réflexes caractéristiques des
classes telles qu’elles sont determinées par la stratification économique.

Une dynamique, se référant tant a la culture d’origine qu’a la société
d’accueil souvent née dans I'imaginaire, permet d’embrasser des éléments
typiques des «autres», et qui déclenche la restructuration des attributs
du tableau d’identité. La personne change tout en restant quelque part
identifiée par ses appartenances en évolution.

La notion de culture a aussi beaucoup changé: partant de la splendeur
des Beaux-Arts de la Renaissance au XVe siécle, passant par I'encyclo-
pédisme du XVllle siecle et se rattachant fortement a la stratification
économique durant toute I'expansion industrielle, elle a évolué au milieu
du XXe siécle vers une acception actuelle qui intéegre techniques et
pratiques de vie. De la référence aux manifestations artistiques consacréees
par un public choisi, la notion de culture a émigré vers la définition

15



d’'un art de vivre particulier caractérisant une société ou un groupe
humain. Conjuguant a la fois le langage, les systémes de production, les
conventions de relations sociales et les modéles de comportement
personnel, la culture peut offrir un pattern d’identification, tant pour
les groupes que pour les individus appartenant a une méme souche.

Ainsi, 'identité personnelle se nourrit de et est traversée par l'identité
socio-culturelle, au point que I'on découvre sa propre identité parti-
culiére lors de la rencontre de la différence, quand on croise l'autre qui
est étranger, ou quand on est confronté aux pratiques de vie différentes
d’'une autre région socio-culturelle.

Nous évoluons dans un monde européen ou paradoxalement la situation
de multiculturalisme croissant nous oblige a reconnaitre 'existence des
originalités culturelles diverses. Chacun de nous rencontre plus souvent
le regard d'un autre fort différent qui linterpelle comme un miroir
reflétant une image dissemblable. Chacun de nous parcourt socialement
un itinéraire qui répond tant a nos ajustements personnels internes qu’aux
conséquences d’un jeu de classement par étiquettes en fonction de la
couleur de la peau, de la nationalité ou de la langue maternelle, pour
ne citer que quelques traits extérieurs évidents.

Parfois, la pression nous améne a nous couler dans le moule du milieu
ambiant dans une tendance d’assimilation pour survivre; parfois aussi
cette pression agit comme un détonateur qui mettra en relief - précisément
par un effet de contraste - notre identité originale.

Notre situation réelle est loin d’étre un échiquier statique, tant en
raison de déplacements des populations-pions, qu'a cause de transfor-
mations profondes des cases de jeu. En effet, suite a I'industrialisation
irréguliéere de diverses régions européennes et afin d’assurer fa restruc-
turation d’aprés-guerre, la population s’est beaucoup modifiée, surtout
dans les lieux de forte concentration urbaine. Ces mouvements de popu-
lations ont aussi créé d’autres réalités de vie et, conséquemment, d’autres
références se sont dégagées dans les rapports de la population a la valeur
travail, a I’habitat, a la vie sociale et politique, bref: d’autres rapports
culturels se dessinent.

La constitution de ces societés multiculturelles nous a amenés a de
nouveaux conflits ainsi qu’a d’autres formes de vie, notamment en ce
qui concerne le regroupement familial, I'insertion sociale des jeunes, la
scolarisation des enfants et tout particuliérement des enfants d’'immigrés.

16



Avec la crise économique de ces derniéres années, nous venons de vivre
encore d’autres modifications accélérées dans les références conceptuelles
Qui traduisent nos réalités socio-professionnelles. Ainsi, des plans
administratifs en vue d’une assimilation économique des populations
migrantes, on est passé aux programmes politiques et pédagogiques ten-
dant 3 une intégration sociale. Les pratiques philanthropiques des
organismes sociaux ont été dépassées par les activités des associations
interculturelles.

Auparavant, on avait envisagé I'immigration comme trés ponctuelle et
s'inscrivant dans une perspective conjoncturelle; actuellement, on est
devant I'évidence d’un phénomeéne d'installation provisoire qui devient
durable, corrélativement aux ébranlements structuraux.

Par exemple, la dénommée «seconde génération» (enfants d'immigrés)
représente dans plusieurs pays la majorité des jeunes appelés a assurer
demain la production de nos sociétés européennes qui subissent un vieil-
lissement rapide. Ces jeunes immigrés représentent ainsi un espoir pour
parer aux conséquences néfastes des creux de vague des naissances.
Cela signifie que des centaines de milliers d’enfants qu’on avait négliges
doivent maintenant étre préparés a une compétence professionnelle future
en prévision d’une forte concurrence, au vu de I’évolution des machines
et des techniques déterminant le monde du travail.

Devant ces changements, les surprises se multiplient et les difficultés
se présentent de partout, mais surtout en ce qui concerne: l'intégration
sociale des femmes qui sont la proie des ghettos d’habitation; le pro-
cessus de scolarisation indispensable des enfants; la formation profes-
sionnelle et technique des jeunes; la garantie de I'emploi des adultes,
sans parler de la stabilité intrafamiliale.

CONFLITS D'INTEGRATION

Un des problémes, que nous a légué I'ére industrielle, et qui se présente
avec acuité aujourd’hui dans la crise néo-libérale a I'aurore de la télé-
informatique, est celui de I'intégration. Sans doute la migration de groupes
humains a-t-elle toujours existé, mais le phénomeéne de leur intégration
sociale est actuellement une expérience cruciale.

17



a) Caractérisation

Le premier facteur a considérer est la reconnaissance de Fimmigration
comme un phénoméne plutdt subi et consécutif a un déséquilibre écono-
mique ou socio-politique. Pour les individus, en effet, I'émigration cons-
titue une déchirure, méme si beaucoup d'illusions nouvelles se juxtaposent
a un départ plus ou moins forcé.

D’une part, I'adulte, I’'enfant, se retrouvent plongés dans une situa-
tion de déracinement par rapport au modeéle culturel qui donne sens a
Pimage qu’ils ont de leur identification et ils éprouveront continuel-
lement la nécessité de resserrer les liens qui les rattachent a ce modele,
seule maniere d’assurer une continuité a leur identité personnelle.

D’autre part, méme si I'immigré tient a son modele d’origine malgré
la rupture croissante, il est contraint de s’adapter a un autre modéle,
celut du pays de séjour, mais celui-ci représente souvent des aspects
antagonistes par rapport a sa culture d’origine.

b) Rapport des populations

Bien que I'immigration familiale ait caractérisé un axe de la politique
démographique dans certains pays européens comme la Belgique, l'inté-
gration de cette population est un phénomeéne déchirant. Concentrée
dans certains quartiers, autour des gares, elle se retrouve dans des
situations politico-administratives assez particuliéres: quartiers abandonnés
par les autochtones, batiments vétustes, équipements scolaires déficients...
avec comme corollaire des mesures radicales de limitations d’inscriptions
aux registres de la population et de fermetures d’écoles. A Bruxelles,
par exemple, selon les statistiques du Ministére de !'Education Nationale,
pour 'année 1980-81, 45% d’enfants fréquentant I'enseignement gardien
(préscolaire) et 42% de ceux fréquentant I'école primaire sont immigrés.
Dés lors, il n'est pas surprenant, quoiqu’effrayant pour beaucoup, que
dans quelgues écoles la proportion d’éleves immigrés atteigne 90% et
dans certaines classes 100%.

c) Le petit enfant
Parfois, par le biais d’enquétes psychologiques ou d’observations faites

durant la petite enfance, les travaux de recherche déclarent qu’il n'y a
pas dans leurs données d’éléments significatifs de cette difficulté

18



d'intégration des enfants culturellement différents. Nous devons alors
rappeler que les petits enfants ne sont pas encore un point ou se
cristallise I'expression de la confrontation. Le vécu de la famille ou des
creches n’est pas un lieu évident d’enjeu social, 'enfant est encore
assez protégé par son indifférenciation d’enfant-bébé et ne peut donc
pas nous dire lui-méme tout ce que les adolescents peuvent nous crier.
Les résultats sont totalement différents quand on aborde la recherche
par I'approche des enjeux socio-économiques des institutions et en
questionnant de jeunes adolescents. C’est alors que nous pouvons mesurer
limpact du jeu d’intéréts financiers et les traces d’un vécu éprouvant,
marquant les enfants de travailleurs immigrés.

d) L’écolier

La scolarisation se situe en grande partie dans ce parcours d'ambi-
valences:

- d'une part, elle constitue une possibilité de promotion sociale, «grace
aux études, I'’enfant pourra atteindre plus tard une belle situation»...
pensent les parents;

- dautre part, 'école, par les exigences du modéle culturel, procéde a
'écrémage de I'accés aux meilleurs diplomes, et c’est ainsi que les
jeunes immigrés se retrouvent parmi les nombreux cas d’échecs a
I'école primaire, et en grande partie dans les rangs de I'enseignement
spécial ou des écoles professionnelles. En effet, la culture de I’école
étant trop calquée sur un modéle dominant, les enfants d'immigrés
fréquentant I’école se trouvent projetés dans un univers mental trés
difféerent du leur. En raison de cette discordance, ils pourront
difficilement satisfaire aux critéres d’évaluation scolaire. Cette situation
d’exclusion, il s’avére difficile de la désamorcer quand la culture
scolaire se présente comme universelle, donc obligatoire et quand le
fat de ne pas la posséder est mis sur le compte d’inaptitudes
individuelles. Délaissés aussi, souvent ils se retrouvent dans la rue,
lieu des exclus, lieu de marginalisation; seules quelques maisons de
jeunes entr’ouvrent encore leurs portes.

Mais, d’apreés les chiffres, la composition démographique nous annonce
que dans les toutes prochaines années a venir, la proportion toujours
croissante de jeunes immigres formera la population qui, principalement,
devra supporter le poids de la production pour assurer, en grande partie,

19



la subsistance économique des populations pensionnées, chaque jour en
augmentation effrayante, d’autant plus que plusieurs mesures sont ac-
tuellement en application pour accélérer la mise a la retraite du person-
nel agé. Cette modification de proportions dans la population nous oblige
certainement a repenser plus intensément le probleme de lintégration
des immigrés.

e) L’adolescent

En quéte de l'affirmation de leur propre personnalité, les adolescents
migrants sont a la fois a 'aube d’une identification individuelie (devenir
adulte) et d’'une appartenance culturelle (enfants entre deux cultures); il
s’agit la d’'un choix, ou d’une nouvelle synthése, qui va s’opérer avec le
marissement de la jeunesse.

Déja pour tout adolescent autochtone, il y a une période de «trouble»
ou I'affirmation de soi-méme passe par une découverte de modéles
culturels, de conduites qui ne sont pas identiques a ceux de leurs parents
(d'ou les conflits de générations), et ce, méme si cette différence se
situe a lintérieur méme de I'évolution d’'un systeme socio-culturel. La
situation est encore plus compliquée pour les adolestents qui se référent
nécessairement a plus d’une appartenance culturelle:

- soit parce que leurs parents (ou 'un d’entre eux) sont originaires
d’une autre région du monde;

- soit parce que l'adolescent lui-méme évolue actuellement dans un
autre contexte que celui de ses premiéres années de vie.

Ce sont des jeunes qui devront s’affirmer en tant que personnes, autant
a I'égard de la culture environnante (celle qui est dominante dans la
société d’accueil) que de celle du pays d’origine. Pris entre deux cultures,
ils en composeront peut-étre méme une troisiéme.

f) Devant la société globale
Une des premiéres références a la société globale se fait a travers
Pattente des parents (qui sont venus chercher de meilleures conditions

de vie...). Bien que les «raisons» de I'immigration semblent assez clairement
définies (a posteriori, avec le recul du temps), les attentes concernant

20



Pavenir restent toujours assez floues. Entre l'explicitation formelle et
ambivalence des attentes profondes, il y a une marge considérable que
les adolescents entrevoient et doivent aussi assumer, car ces attentes
comptent pour beaucoup dans les rapports famille-adolescents-société
globale.

Etant donné que les adolescents connaissent mieux que les parents la
langue du pays d’accueil, ils sont trop souvent appelés a jouer le role
d'intermédiaires, c’est-a-dire a servir de traducteurs des textes envoyés
par 'administration locale, ainsi que des réponses des parents. Cela
n'est pas facile, car, dans la plupart des cas, il faut «construire» une
réponse valable pour chaque circonstance et si, «par malchance», appa-
raissent des équivoques, ce sont les adolescents qui doivent «encaisser»
lerreur.

lis doivent aussi s’occuper de la maison et faire des courses a la
place des adultes, soit a cause de leur meilleure connaissance de la langue,
et de leur familiarité avec les centres commerciaux, soit parce que les
parents travaillent beaucoup. lls deviennent les «praticiens» de la tamille
dans les rapports avec les institutions de contact représentant la société
globale.

De méme, a I'égard des obligations scolaires, ces adoiescents ont dii
d’'abord se «débrouiller» tout seuls, ensuite s’occuper de guider leurs
petits fréres, car les parents ne connaissent pas le systéme d’enseigne-
ment. lIs sont ainsi censés assumer, souvent trop vite, des rbles d’adultes
sans vraiment disposer de tous les éléments nécessaires pour bien
s'acquitter de telles responsabilités, ce qui entraine des sentiments
contradictoires tant dans les rapports interpersonnels a l'intérieur de la
famille (bouleversement par moments de la hiérarchie d’autorité) que
dans le fait d’assumer des réles fonctionnels devant la société globale.

Cette problématique des rapports a la société globale est surtout
influencée par les questions déterminant I'avenir’. Toutes sortes de
conjectures sont possibles car il y a un gros doute & la base, celui qui
concerne le retour éventuel de la famille dans son pays d’origine. Méme
si, souvent, tout semble clair pour les parents (soit rester, soit repartir),
cette question se repose chez l'adolescent et I’éventail des situations
particuliéres va d'un extréme a lautre, avec toujours, une certaine
ambiguité. Premiére possibilité: les parents disent vouloir rentrer, mais
choisissent de rester afin d’assurer la formation des enfants; a l'autre
extréme: les parents sont décidés a ne plus repartir, mais ils insistent

21



pour que les enfants gardent leur appartenance culturelle au pays d’origine.
Ainsi, les adolescents sont plus que jamais I'enjeu de I'ambivalence d’une
famille migrante devant la société giobale.

L’adolescent n’a pas besoin de justifier son immigration, mais il
commence a devoir justifier un choix de rétérences par rapport a la
société globale, choix qui deviendra personnel, mais qui, au départ, est
fortement li@é aux rapports ambivalents des parents migrants quant a
leurs deux sociétés d’appartenance. Dans les cas extrémes, ces parents
supportent la souffrance et méme le racisme, afin d’assurer I'avenir de
leurs enfants, mais ils ne peuvent pas s’empécher de leur rappeler leurs
origines.

Ainsi, au travers de sa famille, Fadolescent est déja un étre a deux
cultures, devant la société globale, réalité qui peut aussi signifier qu’il
n'est pas tout a fait identifié ni a Fune ni a Fautre. La dynamique de
la famille autant que les rapports des adolescents a la société globale
ne peuvent étre compris qu’au travers de ce caractere de transculturation,
facteur de base.

g) Devant eux-mémes

Lors d’entretiens avec des adolescents migrants, ceux-ci nous étonnent
pas leur négation hative des conflits qui, plus tard, s’averent étre assez
importants. Qu'il s’agisse de |'école ou de ce qui se passe au foyer, au
premier abord, tout va toujours «trés bien». C’est aprés seulement qu'ils
peuvent faire part des événements conflictuels vecus a I'école ou des
mésententes avec leurs parents.

lls sont par contre plus a l'aise en parlant des aspects généraux de
leur pays et du pays d’accueil. En effet, le sujet de discussion est moins
personnalisé: ils se sentent loin du pays d’origine et, au contraire, ils
ont plus d’eéléments (en quantité et en qualité) se référant au pays
d’accueil.

A travers les «déchirures» culturelles vécues dans ces trois domaines
de référence (famille-école-société globale) nous trouvons une constante
qui est probablement source d’'un meécanisme réactionnel de négation. En
effet, la préoccupation principale des adolescents consiste a nier la
différence qui leur interdit de se «confondre» avec les autres adoles-
cents, les aspects qui les empéchent «d’étre pris pour des autochtones»,

22



car ils vivent leurs origines comme dévalorisées aux yeux d’interlocuteurs
représentant la culture d’accueil, notamment devant |'appréciation du
«maitre d’école».

Les enfants de travailleurs migrants ont trop entendu parler d’eux (et
de leurs parents) en termes dévalorisants: soit par rapport a la maitrise
de la langue, soit en référence a des habitudes et moeurs trop différentes,
soit en termes de comparaison des pays au niveau du développement
industriel; dés lors nait ce souhait de nier la difference qui les classe
comme moins valables et qui leur pose le probléme conflictuel de
lintégration sociale.

Quelgues adolescents changent méme leur préenom, signe d’une appar-
tenance culturelle (Mohamed devenu Jean-Claude), pour subir moins
d'allusions a leur origine étrangére et étre plus facilement acceptés.
Cette solution est trés pratique, disent-ils, quand on parle d’eux et surtout
lors de sorties en groupe, celles-ci étant les moments ou ils vivent avec
le plus d’acuité les problémes d’intégration sociale parmi les jeunes de
leur age. Cette négation de la culture d’origine leur donne I'impression
d'éviter des conflits et, en tout cas, d’étre plus facilement acceptés
parmi les autochtones, mais elle rend plus aigus les problémes a I'égard
des personnes appartenant a leur culture d’origine. Une nouvelle fois, a
la période de I'adolescence, ou se mélent la recherche d’une affirmation
personnelle et le besoin d’intégration sociale, I'appartenance biculturelle
n‘est pas vécue comme une richesse. ll en sera autrement plus tard quand
le jeune, avec ses acquis personnels, pourra revendiquer ses diverses
appartenances culturelles, quitte méme a ne s’identifier totalement a
aucune.

Cette interférence d’'un mécanisme de négation a la période cruciale
d’affirmation de sa personnalité n’est pas sans conséquences au niveau
de la structuration de la pensée opérationnelle de I'adolescent. En effet,
la réaction logique qui consiste a faire appel aux références du passé
pour affronter linterpellation du présent et se projeter dans un avenir
imaginaire ne fonctionne pas tres facilement pour les adolescents migrants.

En fait, nous vivons dans une civilisation marquée par un systéeme ou
la chronologie est importante: ni en dehors de I’histoire, ni en dehors du
temps... Pour ’adolescent migrant, son passé signifie une référence a la
culture d’'origine de ses parents, mais lui-méme a trés peu d’éléments
utilisables. Par rapport a l'avenir, il ne sait ou placer exactement son
imaginaire: dans un cadre correspondant a la société d’origine, mais

23



inconnue, ou dans un autre, correspondant a celle du présent mais, malgré
tout, étrangére? Cela se passe comme s’il devait faire un choix de cadre
global avant méme de pouvoir se transporter dans son imaginaire.

Va-t-il fonctionner en termes de retour au pays d’origine ou en termes
d'intégration a la société d’accueil? Avec un passé flou et un avenir
difficile a situer, le présent éclipse le tout. L'adolescent vit alors d'au-
tant plus dans le présent immédiat et existentiel, en évitant autant que
possible I'angoisse de rechercher ses antécédents et en renongant trop
souvent a se préfigurer dans une perspective d’avenir. Cela constitue un
handicap opérationnel devant la réalité et les apprentissages d'insertion
professionnelle.

h) La deuxiéme génération

Ces jeunes, appelés souvent de la deuxiéme génération, confrontés a
des forces d’appartenance antagonistes, arrivent rarement a réaliser leur
propre synthese entre le modéle d’origine - qui s'est rigidifié avec le
déplacement de la famille, dans I'espace et dans le temps, conservant
les caractéristiques propres a I'époque de son départ du pays - et le
modéle du pays de la nouvelle insertion. Il en résulte une acquisition de
conduites dissociées, traduisant parfois I'accord, parfois la révolte, et
méme a d’autres moments la transgression, tant par rapport au défi du
systéme d’accueil qu’aux attaches de la famille d’origine.

Ces jeunes, en pleine recherche de leur identité personnelle, ont du
mal a respirer en présence de lindifférence, voire de I'hostilité d’un
milieu qui représente la nouvelle culture, en contraste avec leur famille,
laquelle symbolisera des lors plus une culture du passé que des racines
culturelles sur lesquelles ils pourraient fonder leur identité.

Fort attirés par les aspects de libertés individuelles du modéle
européen, ils préférent se distancer du modéle des parents; mais ensuite,
éprouvant linaccessibilité des priviléges du modéle éclatant, ils retour-
nent chercher réconfort dans la solidarité immigrée.

A travers les durs rejets et les succés partiels, les enfants d'immigrés
se fraient un chemin nouveau, représentant ainsi ’espoir d’'une synthése
personnelle et d’une connivence sociale qui dépasserait racisme et autres
inégalités, sources de difficultés pour une intégration socio-politique.

24



NOUVELLES PRATIQUES D'INTEGRATION

Aprés une certaine période de tatonnements, pendant laquelle on a
essayé beaucoup de remeédes, une lueur d’espoir se présente actuellement:
dans les efforts pour trouver d’autres meéthodes pédagogiques, a partir
de la reconnaissance d’un référentiel culturel, pour assurer les appren-
tissages scolaires de base; dans I'organisation de pratiques éducatives
pour la prime enfance avec participation des parents a coté des éducateurs;
dans des activités d’extension sociale pour les femmes, dépassant ainsi
un accueil fonctionnel par une ouverture a la participation institution-
nelle; dans de nouvelles réglementations de participation aux élections des
pouvoirs politiques communaux ou régionaux; dans les nouveaux projets
de lois laissant un choix possible de naturalisation sans trop de tracas-
series administratives; dans l’acceptation de ressortissants de commu-
nautés immigrantes dans le corps professionnel des services sociaux,
éducatifs et d’enseignement... toutes ces propositions ne vont pas dans
le méme sens, mais témoignent d’une évolution certaine.

Dans la perspective nouvelle de se trouver un avenir dans I'Europe
multiculturelle, les pratiques interculturelles s’expérimentent dans plusieurs
régions et a divers niveaux d’application. Certaines expériences,
commencées sous forme d’activités d’animation bilingue, sont déja deve-
nues des applications méthodologiques d’enseignement biculturel et/ou des
projets sociaux d’intégration multiculturelle. A titre d’illustration, nous
pouvons citer entre autres: I'enseignement biculturel belgo-portugais
dans le quartier des Etangs d’Ixelles a Bruxelles; les ateliers interculturels
pour enfants catalans et andalous a Barcelone; les bibliothéques
interculturelles de Genéve qui assurent la rencontre entre familles de
angues et de cultures différentes ainsi que leurs contacts avec I'école;
fe stage de formation continue pour enseignants des pays d’accueil d’en-
fants turcs a Ankara; les stages de formation interculturelle de maitres
étrangers et frangais menés par les équipes des CEFISEM? en France;
I'option de I'enseignement fondamental en langue maternelle en Suéde;
les centres de formation et de recherche mis en place par les immigrés
eux-mémes a Paris, a Bruxelles, a Cologne,...

La valeur de témoignage est certainement plus importante que la

possibilité de généralisation de telles pratiques, néanmoins quelques idées-
forces sont déja répandues:

25



1.

26

Au niveau des enseignants, le développement d’'une compétence nou-
velle, celle d’élargir I'acquis didactique par le moyen de méthodes
biculturelles qui se substitueront aux pratiques monoculturelles, avec
application a tous les enfants d’'une méme classe composée d’autoch-
tones et d’immigrés. Le contenu du programme fait référence aux deux
cultures en présence, de méme gu’a la pratique des deux langues.

La valorisation des programmes de développement des langues
maternelles (étrangéres au pays d’accueil) comme soubassement de
structure de la pensée; tout en évitant que cette option méne a une
ségrégation scolaire des enfants d’aprés leur appartenance linguistique,
ce qui aurait pour effet de se traduire plus tard par un décalage
d’intégration scolaire au niveau des études secondaires.

La perspective de faire assumer les conflits de la realité interculturelle
par la communauté éducative (enseignants, psychologues, parents,
enfants...) au lieu de maintenir la tendance a véhiculer 'enfant ou le
jeune comme un individu «a problemes» qu’on met sur la voie (de
garage) de I'enseignement spécial ou de I'attention thérapeutique (a
égal des jeunes drogués ou des adultes alcooliques). Cette «orienta-
tion» qui traite les problemes d’adaptation interculturelle comme un
désajustement individuel rassure les enseignants, psychologues et
assistants sociaux, mais disqualifie I'enfant et ne résout pas les
problémes; au contraire, elle hypotheque I'avenir de tous. C’est une
facilité immeédiate qui masque un manque d’intelligence sociale, tant
par le volume des «cas» pris en charge que par la perte de créativité
collective. Assumer les contrastes culturels comme des situations de
conflits socio-cognitifs susceptibles d’étre sources d’élaborations
nouvelles permet de nouveaux apprentissages et un progrés social
pour chacun des participants en présence.

La nécessité d’approfondir la distinction entre stratégies d’acculturation,
de socialisation et de scolarisation. Ces trois phénomeénes, en étroite
interconnexion, sont a ne pas a confondre. De I’école nous devons
attendre les instruments cognitifs indispensables; bien qu’elle nous
facilite 'intégration sociale, celle-ci doit se faire dans le respect des
différences et non par la suprématie d’une acculturation en référence
au modéle de la classe sociale ou du groupe culturel localement
dominant.

L’insertion sociale doit résulter de I’exercice d’'une compétence sociale,
et non de l'aliénation dans un réle social figé (bonne a tout faire,



travailleur temporaire ou saisonnier,...). L’autonomie personnelle pro-
vient de la maitrise des acquis socio-cognitifs et non de I'assurance
économique donnée a la disqualification individuelle (personnalités en
conflit, parents divorcés, enfants a charge, échecs affectifs, chémeurs
dépressifs, toxicomanes...). Renvoyer a I'autonomie individuelle pour
éviter la responsabilité professionnelle devant les inégalités sociales
est une technique de disqualification des individus de la part des
divers travailleurs sociaux: ainsi, les enfants d’immigrés et d'ouvriers
doivent assumer |’échec scolaire sans que I'enseignant ne se sente
suffisamment interpellé pour créer de nouvelles méthodes didactiques;
de méme, les adultes stressés entrent en therapie sans que les
administrateurs ne modifient leurs critéres d’attention a la population;
de méme encore, les chomeurs doivent somatiser leur mal-vivre sans
que Vindustrie ne change le pourcentage de bénéfices alloués aux
propriétaires de multinationales.

Au milieu de toutes ces démarches contradictoires, les unes pleines de

promesses d’avenir, les autres épuisant la patience des immigrés, nous
évoluons d’une administration a conception monoculturelle vers une
créativité interculturelle. Partis de ['intolérance monoculturelle, nous
embrassons a présent la perspective multiculturelle: respecter et affirmer
les cultures d'origine est la richesse de I'Europe d’aujourd’hui et de
demain, tel que le témoigne son histoire depuis des siécles.

1

Notes

i y a beaucoup d'interrogations concernant |'avenir, mais, a titre d'exemple, prenons les
réponses donnees par des adolescents grecs de la deuxieme génération, en Belgique, a notre
question: «Qu aimerais-tu vivre plus tard?»

43% envisagent de retourner dans leur pays d'origine.

20% envisagent de rester en Belgique

15% veulent vivre soit en Grece soil en Belgique.

10% veulent vivre dans un pays autre que la Gréce ou la Belgique.

13% donnent d'autres réponses (vivie a la campagne, voyager...)

. Ce sont des équipes de formation permanente d’enseignants, voir a ce sujet le chapitre de A.

Thiébaut dans le présent ouvrage.

27



Pédagogie interculturelle,
identité des éléves et

dynamique de la situation scolaire

Michel Nicolet
Université de Neuchéatel

La prise en compte de la dimension pluriculturelle de la population
scolaire a donné lieu a un ensemble d'initiatives qui visent a la création
de moyens de gestion de la diversité culturelle qui caractérise la situation
scolaire dans la plupart des pays occidentaux. Les moyens mis en oeuvre
a cette fin sont variés, cependant ils partagent un certain nombre de
points communs, en particulier: le souci de favoriser I'intégration a I’école
tant des parents immigrés que des enseignants des cours de langue et
civilisation, et de permettre a I'enfant de migrant de parvenir a se situer
par rapport & ses propres repéres (langue maternelle, dimensions
culturelles, géographiques et économiques du pays d’origine, etc.).

Or ces tentatives, souvent partielles, n'ont pas toujours conduit aux
résultats escompteés; parfois méme, des effets non attendus ont pu étre
enregistrés: citons par exemple le cas d’enfants migrants montrant peu
d’empressement, voire méme manifestant de I'opposition, a évoquer leur
pays d’origine en classe. Des critiques ont également été apportées a ce
courant: des travaux, en particulier, ont révélé le risque de stigmatisation
lorsque I'accent est mis sur les éléments culturels différenciateurs qui
deviennent parfois autant d’obstacles a l'intégration des éleves, et de
leurs parents, a la structure scolaire et sociale. D’autre part, le souci
se transformant en mode, I'instauration d’un certain «dogme» de
Finterculturel risque de créer parfois une sorte d’opacité au niveau des
mécanismes mis en oeuvre et des effets enregistrés.

L’objectif de cet article est d'envisager la démarche interculturelle
dans le contexte dans lequel elle prend place: la situation scolaire et ses
enjeux. En partant d’'une analyse des dynamiques psychosociales qui sous-
tendent les situations de communications interculturelles, notre intention

29



est de parvenir a une meilleure compréhension des obstacles et des
difficultés contenues dans le projet interculturel. Dans les limites de cet
article, il ne sera discuté en définitive que d’un seul aspect de la
démarche interculturelle: notre propos sera centré principalement sur
une analyse des mesures qui aboutissent, en recourant a des moyens
divers, a la mise en relief de V'origine socio-culturelle des éléves, et
des migrants en particulier. Refusant le dilemme entre donner la primauté
aux «différences», avec le risque de renforcer encore des phénomeénes
de ségrégation et d’enfermement de I'éléve immigré, ou nier la spécificité
des problémes d’insertion dans I'univers des apprentissages scolaires des
enfants de migrants, cet article ambitionne de faire la démonstration de
I'existence d’une alternative, qu’il faura encore valider par des expériences
et des réflexions, au niveau des pratiques éducatives.

Situation scolaire et rencontre interculturelle

Le terme «interculturel», tel qu'il est utilisé dans le champ de la
pédagogie, peut désigner deux plans de la réalité scolaire: celui des
relations s’établissant & P'intérieur de la classe entre éléves et groupes
d’éléves, et celui des rapports que ces derniers entretiennent a ’école,
a ses valeurs ainsi qu’aux contenus transmis. L’accent étant généralement
mis, par les pédagogues, sur le seul canal de la communication pédago-
gique maitre-éleve, le probleme de la diversité culturelle est le plus
souvent envisagé sous l'angle de la distance de I'éléve aux normes
pédagogiques considérées en tant que références universelles; le constat
d'une non homogénéité sociale et culturelle de la classe est plus rarement
envisagé au niveau de son impact sur les dynamiques relationnelles qui
y ont leur siege. Dans cet article, en recourant a certains concepts et
résultats de recherche de la psychologie sociale, nous chercherons a
montrer I'interdépendance de ces deux plans, en étudiant plus particu-
lierement comment certaines initiatives de pédagogie interculturelle
peuvent conduire a des effets non attendus.

Avant d’étudier dans quelle mesure la classe peut étre envisagée en
tant que lieu de contact interculturel, nous allons procéder a une rapide
description de la situation scolaire: elle se caractérise par le fait qu’elle
met en présence, autour d’un projet éducatif visant a la transmission et
a l'appropriation de contenus de savoir et de modes de pensée, un
ensemble d'individus, possédant des insertions socioculturelles, des
représentations, des attentes différentes. La classe peut également étre
définie comme un espace social de comparaison: les éléves se trouvent

30



en effet le plus souvent placés dans des situations ou ils se voient évalués,
comparés les uns aux autres, en fonction de critéeres partiellement
explicités. De ces opérations de mesure résulte un classement des éléves
sur la base de leur «mérite», de leur statut scolaire particulier; des
frontiéres, des hiérarchies entre les individus se voient ainsi définies;
par rapport a cet univers scolaire constitué de normes, de valeurs, les
différents groupes occupent des positions spécifiques. D’autre part, le
mode de structuration de la classe traduira, a des degrés divers, les
modalités de rapports entre les différents groupes sociaux en vigueur
dans le contexte socio-économique plus large, et sera fonction du degré
de saillance des appartenances groupales qui en résulte.

Le fait de désigner une partie des éleves comme «migrants», ce a
quoi certaines initiatives de pédagogie intercuiturelles aboutissent, conduit
a effectuer un découpage au sein de la réalité souvent complexe de la
classe, découpage qui peut venir contredire, ou au contraire renforcer,
les frontiéres déja existantes. Il nous faudra donc nous demander s'il est
possible d’éviter, a l'intérieur d’'une démarche se donnant pour objectif
de mettre en relief la diversité culturelle, de renforcer encore les
processus de discrimination déja a I'oeuvre; un détour par la psychologie
sociale des relations intergroupes nous a paru étre un moyen efficace
de parvenir a une compréhension meilleure du contexte sur lequel, qu'on
le veuille ou non, I’'enseignant intervient.

Psychologie sociale des relations intergroupes

Les travaux en psychologie sociale consacrés a I'étude des relations
intergroupes et de I'identité sociale ( Doise 1976, Tajfel 1978, notamment)
ont abouti & une série de postulats que I'on peut résumer ainsi:

a) Le fait d’induire chez un sujet une représentation dichotomisée de
son environnement social (formé d’un groupe d’appartenance et d’un
«hors-groupe») a pour effet de conduire a des comportements
discriminatifs en faveur de soi et de son propre groupe (favoritisme
intra-groupe).

b) Le biais évaluatif a I’égard de son propre groupe a pour fonction
essentielle de contribuer a la construction, et au maintien, d’'une
identité sociale positive; le sujet renforcera d’autant plus ses liens
d’appartenance a son groupe que ce dernier comporte des carac-
téristiques connotées positivement.

31



¢) La distance a-l'autre groupe (le «hors-groupe») s’accroit en particulier
par I'attribution de propriétés évaluées négativement.

d) Dans une situation de relation intergroupe, ce ne sont pas seulement
les rapports entre le sujet et le hors-groupe qui sont mis en question,
mais egalement les liens a son propre groupe.

e) Les images que I'on se forme de soi et des autres ne se limitent pas
a la fonction d’assurer une différenciation sociale suffisante entre son
propre groupe et !'extérieur; elles traduisent également le type de
rapports entretenus (coopération, compétition, confrontation...) et
contribuent a régler, en les anticipant, les modalités d’échange et de
contacts a venir: 1a coopération s’instaurant entre deux groupes
engendre des images positives; a I'inverse, la collaboration est rendue
plus facile lorsque les images qui sont échangées sont positives.

Un tel fonctionnement a été particulierement bien mis en évidence
dans la recherche célébre de Sherif (1961) dite de «la caverne des voleurs»
et qui a pour cadre un camp de vacances: deux groupes, constitués
arbitrairement, participent a une série d’activités compétitives; les attitudes
intergroupes et les images réciproques deviennent rapidement négatives,
les conduites hostiles. Elles résistent au retour opéré a un climat non
competitif par I'introduction d’activités calmes, ne mettant plus en jeu
la rivalité intergroupe. Ce n’est que dans une troisieme phase dans laquelle
il est fait appel a des buts supra-ordonnés (se débrouiller pour faire
parvenir le ravitailement de toute la colonie...), nécessitant la
collaboration et impliquant la complémentarité des deux groupes, que
'on assiste a un retour a des représentations réciproques plus favorables
et a des comportements moins agressifs. En fait, un nouveau groupe,
englobant les deux précédents, s’est constitué, en regard de ce but
collectif.

Aussi, lorsque les groupes se sont structurés dans un climat de rivalité
et de compétitivité, ne suffit-l pas d’organiser des activités non
compétitives pour assiter a une modification des représentations et
relations intergroupes. Le retour a des images favorables et a une situation
de non-hostilité ne repose pas uniquement sur le fait de collaborer,
avec succes, a la réalisation d’un objectif commun, possédant une valeur
significative pour chacun. L’égalité de statut entre groupes est également
une condition nécessaire. C’est bien dans de nouveaux rapports que les
groupes doivent entrer pour que l'on assiste a des changements sur le
plan des attitudes et des représentations.

32



Or les groupes sociaux ne sont pas des entités autonomes, juxtaposées;
ils prennent place, au contraire, dans un systeme de relations: ils
entretiennent entre eux des rapports d’opposition, de collaboration,
d’alliance...; leur définition méme est inséparable du mode de relation
établi.

La valeur de I'appartenance a un groupe est fonction de la place
occupée par rapport a un systéme de référence commun. Ainsi, les
différentes appartenances groupales, et leur mise en relief, ne sont pas
équivalentes.

Pédagogie interculturelle et processus psychosociaux:
les risques d’«effets pervers»

Toute situation de rencontre intergroupe, et a fortiori la situation
scolaire, est le siége de processus.de différenciation catégorielle, de
comparaison sociale, de biais d’évaluation en faveur de son propre
groupe..., dynamiques qui interferent avec le projet contenu dans la
démarche interculturelle en pédagogie et qui vise a favoriser les échanges
entre sujets d’'origines diverses.

En méconnaissant le «terrain» sur lequel on désire intervenir, on
peut étre amené, bien malgré soi, a la création d’effets non attendus,
plus communément appelés effets «pervers», en ce qui concerne I'objectif
tant de favoriser la communication interculturelle que de permettre une
meilleure intégration scolaire des enfants «migrants».

Les différents groupes étant pris, comme nous I’'avons vu auparavant,
dans des rapports d’asymétrie, en appuyant la démarche consistant a
«faire reconnaitre les différences culturelles», on place certains enfants
devant une exigence problématique: les inviter, pour «leur bien», a
affrmer, en public, certains liens d’appartenance et a intérioriser des
images qui peuvent s’avérer peu valorisantes. A titre d’exemple, citons
le cas d’éleves d’origine alémanique résidant dans la partie francophone
de la Suisse devant la question de I'enseignement de l'allemand: les
représentations de leur langue,le dialecte suisse alémanique, et de leur
culture d’origine qui leur sont renvoyées dans ce contexte sont le plus
souvent négatives; confrontés a ces images, certains éléves développent
des stratégies de défense qui les conduisent a escamoter leur identité
alémanique en recourant, par exemple, a une langue allemande parlée
«sans accent» et a des formes linguistiques surnormées. A I'heure ou I'a

33



question de P'ouvertue de I'enseignement de I'allemand au dialecte et a
fa culture alémaniques se pose de plus en plus, on est en droit de
s'interroger, considérant les difficultés ressenties par un certain nombre
d’éleves a assumer leur identité alémanique, sur les effets d’un tel choix
et les risques d'effets pervers.

Linstitution scolaire, de par sa nature évaluative et normative, risque
en plus de légitimer aux yeux mémes de ces éléves une identité sociale
et culturelle dévalorisée. Par ailleurs, chercher a offrir des alternatives,
d’autres occasions d’apprentissage a certains enfants, pour permettre de
modifier la distance sociale que les enfants migrants entretiennent aux
situations et aux contenus de |'enseignement peut amener a développer
un secteur d’activités scolaires guelque peu marginal par rapport a ce
qui est généralement fait et demandé en classe. En invitant I'enfant
«migrant» a s’engager dans ce domaine d’activités, on risque de contribuer
a renforcer encore plus son sentiment de posséder un statut et une
identité sociale marginalisés. La situation scolaire, par le double fait
qu’elle impose des hiérarchies dans les compétences et qu’elle possede
une nature normative, tend un certain nombre de piéges a qui se propose,
sans procéder a une analyse approfondie, de lui appliquer des objectifs
interculturels.

Une réflexion sur les moyens et les conditions a mettre en oeuvre
pour que les projets de pédagogie interculturelle ne générent pas un
supplément d’incompréhension et de discrimination est indispensable;
c’est avec I'ambition de contribuer a une meilleure compréhension du
contexte de ces interventions que serons abordées par la suite deux
questions plus spécifiques: dans un premier temps, on envisagera la ma-
niére dont des objectifs interculturels peuvent s’accorder ou non a I'idée
que les milieux migrants peuvent se faire de I'institution scolaire et aux
enjeux qui entourent pour les migrants le procés de scolarisation; ce
point apparait particulierement crucial par le fait que I'éléve migrant
est appelé a prendre en compte simultanément les attentes de ses parents
et de I'école. Dans un deuxiéme temps sera traitée la question des
relations entre culture d’origine et culture «immigrée» ainsi que leurs
conséquences sur les démarches se réclamant de la pédagogie
interculturelle.



Représentation de I'école chez les parents et pédagogie interculturelle

Les parents développent vis a vis de I'école un certain nombre
d’attentes et de représentations, lesquelles traduisent, a des degrés divers,
la place occupée dans l'espace social, les rapports entretenus avec la
société d’accueil dans son ensemble et I'état du projet migratoire initial.
Deux attitudes significatives peuvent étre décrites représentant les deux
pdles d’un continuum sur lequel il est possible de schématiser 1a position
des familles immigrées selon leurs rapports a I'école: a une extrémité, se
situeraient les parents qui investissent I’école d’une fonction consistant
a assurer et a certifier le passage d’un univers culturel a un autre, et a
prolonger ainsi la démarche de mobilité sociale initiée par la décision
d’immigrer; a l'autre pdle, se placeraient les parents qui, a partir d’'une
expérience sociale vécue sur le mode de la rupture, développent des
attitudes de méfiance et de repli.

L’accueil réservé aux initiatives se réclamant de la pédagogie
interculturelle est en partie déterminé par le sens que les parents attri-
buent a 'ecole et au processus de scolarisation.

Lorsque I'école est envisagée avant tout comme instrument d’inté-
gration sociale, les activités visant a demander a I'éléve d’affirmer ses
«particularismes» culturels risquent d’apparaitre en porte a faux,
contribuant a créer une situation d’incertitude par rapport a la fonction
et aux buts poursuivis par I’école. Dans ce cas, I’enfant pourra étre pris
entre deux aspirations, en partie contradictoires. Comment y fera-t-il
face? Sera-t-il en mesure de décevoir I'attente de ses parents pour
satisfaire a la demande que I'école lui adresse? Au contraire, a défaut
de pouvoir se soustraire totalement a I'emprise de son milieu, manifestera-
t-il certaines réticences a s’engager dans des activités scolaires mettant
en jeu son sentiment d’appartenance?

A linverse, si les parents développent des comportements de retrait,
de repli vis-a-vis de I'école, I'enfant ne va-t-il pas interpréter le message
interculturel comme une proposition d’alliance avec une institution par
rapport a laquelle son milieu entretient des rapports de méfiance, source,
pour P'éléve, de tensions supplémentaires entre les cadres de référence
scolaire et familial?

Cependant, un dépassement des attitudes intiales et un rapprochement

entre I’école et les parents immigrés peuvent étre attendus, dans le cas
ou l'objectif poursuivi par Pintroduction d’activités interculturelles est

35



suffisamment explicité et qu’il est relié a la finalité de transmission de
connaissances. Mais pour qu’un rapport de confiance envers la situation
scolaire et le personnel enseignant puisse s’instaurer, il faut sans doute
que les parents immigrés parviennent a envisager la sphére scolaire com-
me détachée en partie de 1a société d’accueil et de ses autres institutions.

Les rapports entre culture d’origine et «culture immigrée»

L’enfant de migrant ne se trouve pas seulement au carrefour de la
culture du pays d’accueil, transmise entre autre par I’école, et de celle
de son groupe d’origine, représentée par son milieu familial. En fait,
son cadre de référence n’est pas constitué par la seule culture tradi-
tionnelle de son groupe social, mais inclut également le systéme de valeurs
et de pratiques familial qui refléte, en grande partie, les conditions
dans lesquelles la migration a été pensée, s'est déroulée, ainsi que la
maniére dont 'entrée en contact avec la société d’accueil, et 'adaptation
a la réalité de la condition immigrée, ont eu lieu et ont été gérées.

Partant de la définition de la culture donnée par Perotti (1982), il est
alors possible de parler d’'une culture immigrée specifique: «La culture
peut donc étre percue en tant que migration de valeurs dont certains
éléments se détachent dans le passage d’une génération a I'autre (migra-
tion dans le temps) ou d’'une société a 'autre (migration dans I’espace)
et a laquelle d’autres éléments s’ajoutent pour étre a leur tour retenus
ou abandonnés».

Cette culture immigrée, créant une certaine rupture avec les cadres
de pensée traditionnels, se trouve déja en germe, au coeur méme du
projet d’émigration et ne résulte pas seulement de I'entrée en contact
direct avec le pays d’accueil.

Totalité dynamique, la culture d’origine ne subit pas des changements
homogeénes; des zones de crispation, des contradictions surgissent,
traduisant sur le plan symbolique, la réponse apportée a la tension existant
entre 'ouverture et le maintien de la cohésion et de la continuité du
groupe social.

Cette évolution, de nature souvent contradictoire, a pu étre mise en
évidence par A. Moreau (1986) dans une étude consacrée a des familles
d’origine algérienne qui visait a mettre en rapport le type d’organisation
de la vie familiale avec les pratiques et les valeurs éducatives en vigueur.

36



Dans plus d’'un tiers des familles interrogées, la structure des roles
familiaux s’est assouplie, sans pour autant qu’une évolution parallele
soit enregistrée sur le plan du systéeme éducatif familial, et ceci
contrairement aux hypothéses avancées. L'influence du systéme de va-
leurs et de pratiques occidental, privilégiant entre autres traits
Pindividualisme et I'autonomie, est mesurée au niveau du systeme des
roles familiaux, mettant a jour une rupture par rapport aux modéles
familiaux traditionnels.

Les résultats de cette recherche nous mettent en présence de deux
mouvements, I'un tendant vers 'ouverture, 'autre au renforcement du
controle social sur les membres de la famille; apparemment opposées, ces
deux tendances sont en fait complémentaires, I’affirmation de I’existence
d’'un groupe social fortement structuré pouvant étre le corollaire d'une
certaine perméabilité aux influences des modéles de référence extérieurs.
Cependant, pour I'enfant de migrant, le cadre familial par rapport auquel
il est amené a se situer peut paraitre contradictoire.

Ainsi qu’en témoigne I’enquéte de Moreau, cette situation présente
une acuité toute particuliére dans le cas des adolescentes maghrébines,
essentiellement lorsque ces dernieres, profitant de I’ouverture du milieu
familial aux valeurs d’instruction, ont la possibilité d’eftectuer des études
longues; le désir d’indépendance et d’autonomie, issu a la fois des savoirs
critiques auxquels elles ont accés et du processus de scolarisation, ainsi
que la non-déetermination absolue des roles sociaux et familiaux qui leur
sont assignés, se heurte le plus souvent aux conceptions et pratiques
éducatives parentales qui se sont, elles, plutdt rigidifiées pour exprimer
une certaine identité, ce qui conduit souvent a 'émergence d’une situation
conflictuelie.

L’enfant de migrant est pris entre modéle traditionnel, culture du
pays d'accuei! et culture «d’accommodation», celle-la méme qui résulte
de la confrontation avec la condition immigrée; a ces différents cadres
de référence s’ajoute encore I'image que I'école lui transmet de sa culture
d’origine.

C’est donc une opposition plus complexe que celle pouvant exister
entre culture d’accueil et d’origine que I'enfant de migrant rencontre:
une opposition entre culture familiale et culture traditionnelle, pergue
sous des jours idéalisés, peut prendre naissance et conduire I'enfant a
meépriser, non le choix migratoire reéalisé par les parents, mais les
travestissements de leur culture d’origine qu’ils ont tolérés.

37



Une démarche interculturelle ne peut donc faire I’économie d’une
étude du «contexte» relationnel (formé des rapports entre les parents,
I'éleve, la situation scolaire...) auquel elle cherche a répondre. Pour
décider d’une stratégie d’intégration d’enfants migrants, il conviendrait
de commencer par une prise en compte du mode d’insertion particulier de
la famille dans le pays d’accueil, de ses liens avec le milieu d’origine,
de ses projets, etc.

Propositions pour une pratique interculturelle différente

Aprés avoir passé en revue un certain nombre de risques et de
difficultés inhérents a un projet d’éducation interculturelle, doit-on en
conclure a I'impossibilité de fonder une pedagogie prenant en compte la
diversité culturelle?

Comment éviter, par I'action pédagogique, de renforcer encore la
tension que subit I'enfant de migrant entre ses différents péles de
référence et de déclencher des processus engendrant des perceptions
négatives ou conduisant a figer !'enfant dans une représentation
«folklorisée» de lui-méme et de son milieu?

Dans cette derniere partie, nous désirons avancer quelques éléments
de réflexion en vue de jeter les bases d'une démarche alternative.
Certaines formes d’éducation interculturelle, en assimilant par trop I'en-
fant a sa famille et a ses origines, ont peut-étre oublié d’envisager la
spécificité de sa situation et négligé la tache a laquelle il doit faire
face: I'enfant de migrant doit réussir, non seulement a articuler les
rapports souvent complexes entre cultures d’origine et d’accueil, mais il
lui faut également parvenir a se situer durablement entre les pressions
dues a l'intégration émanant de certains secteurs de la société d’accueil
et de son groupe social, et les exigences de fidélité, de «loyauté» a
I'égard de ses origines.

Si le fait de se référer a la culture d’origine de I'enfant migrant
peut, dans une certaine mesure, lui permettre d’éclairer ses liens de
filiation hérités du passé, cela ne suffit cependant pas a régler sa situa-
tion actuelle, a lui proposer des réponses adaptees; plutét que de risquer
de cultiver encore la blessure de I'exil dont I’enfant peut étre porteur,
ou de 'enfermer dans une image rassurante, pour la sociéte d’accueil, d'un
étre différent, en marge de la société, véhiculant d’autres valeurs, ne
serait-il alors pas préférable, en revenant a la situation méme devant

38



laquelle 'enfant de migrant est placé, de se demander quels instruments
Pécole serait en mesure de lui fournir pour lui permettre d’'aborder cette
tache souvent complexe. En face de la situation scolaire, telle qu'elle
est organisée actuellement pour répondre a 'objectif de transmission de
savoirs, la position de I’enfant de migrant est comparable a celle de Ia
plupart des autres éléves (Nicolet et Perret-Clermont 1985): invité a
s’approprier un objet de savoir, il doit parvenir a comprendre ce qu’on
attend de lui (quelles sont, dans une tache, les dimensions pertinentes
qu’il doit considérer, quelles opérations il doit mettre en oeuvre, quels
comportements il doit adopter...) et entrer dans la logique de pensée de
lautre, Padulte. Cette compréhension n’est pas immeédiate et résulte
essentiellement de la distance existant entre sa représentation de la
tiche et de la situation, et celle que posséde le maitre (cf. le chapitre
de Grossen, dans le présent ouvrage).

A cette conception dans laquelle I'apprentissage est envisagé sous
forme d’un «déplacement» d’un univers de savoirs a un autre, possédant
le statut de norme de référence, des travaux récents dans le domaine
de la psychosociologie de I'apprentissage en opposent une autre: le
développement cognitif et culture! est envisagé dans ces études comme
résultant d’une activité collective au cours de laquelle les sujets, cher-
chant a résoudre un probléme, confrontent et cherchent a relier leurs
difféerentes réponses. L’accent est mis sur le rdle structurant des
interactions sociales lors desquelles les connaissances sont explicitées,
reformulées et transformées. Dans cette conception est prise en compte
rexistence d’une variété d’approches individuelles; ce qui est valorigé
n'est alors ni l'atteinte d’objectifs externes d’apprentissage, ni 'la
conformité a un modéle de pensée, mais le processus méme qui s’est
déroulé au cours de I'activité collective.

Un élargissement de la problématique de [linterculturel est donc
nécessaire; son aboutissement est la remise en question de 'organisation
de la situation scolaire elle-méme et des classements d’éléves qui s’y
déroule, résultant de la confrontation, aux standards en vigueur,des
modéles de conduite et des modes d’appréhension du réel des différentes
catégories de sujets. Concevoir la classe comme un lieu dans lequel des
savoirs et des procédés d’action s’élaborent en commun permet de res-
pecter la variété des modes d’approche et des références qui caractérise
la situation scolaire dans nos pays. Mais V'intérét accordé aux processus
se déroulant a Pintérieur des interactions sociales ne doit pas nous faire
négliger que la finalité des apprentissages scolaires reste le développement
chez I'éléve d’instruments de maitrise et de compréhension du réel. Le
désir d’élargir la problématique de linterculturel ne doit cependant pas

39



nous amener a négliger la complexité des situations rencontrées par
'enfant de migrant, et les besoins spécifiques qui peuvent en résulter.
L'école devrait se donner pour objectif de lui fournir des instruments
pour aborder lucidement sa réalité, en dehors de tout jeu d'images
déformantes, et pour élaborer un cadre de référence instituant un lien
entre I'«avant» et le «<maintenant», I'«ici» et I’«ailleurs».

Cette tache doit passer par la prise en compte des enjeux qui sous-
tendent le processus de scolarisation chez les migrants et leurs familles.
Par un souci constant d’explicitation auprés des familles en général, et
des migrants en particulier, des buts poursuivis, des regles de
fonctionnement en vigueur, on peut s’attendre a réduire le plus possible
le développement de malentendus et d’attitudes de repli. Mais établir
une telle communication, tant du c6té de I'enseignant que de celui des
parents, présuppose avant tout un certain recul, de fagon a envisager
les significations que les différents partenaires de la situation scolaire
attribuent a I'école et au savoir. Cette guestion pose le probléme de la
formation des maitres et des conditions dans lesquelles 'école informe
les parents de ses objectifs et de ses reégles de fonctionnement (Mollo-
Bouvier 1986).

Reéférences

Doise, W.: L’articulation psychosociologique et les relations entre groupes,
A. de Boeck, Bruxelles, 1976.

Mollo-Bouvier, S. La selection implicite a I’école, P.U.F., Paris, 1986.

Moreau, A.: Organisation de la vie familiale et systéme éducatif chez
des familles d’origine algérienne. Communication présentée au colloque
de I'’Association pour la Recherche Interculturelle, Sévres, mars 1986.

Nicolet, M., Perret-Clermont, A.-N.: Les rapports entre déracinement et
enracinement dans le cadre des phénoménes de migration et de
transmission de connaissances, Revue internationale d’action
communautaire, 14;54, 1985.

Perotti, A.: Quelques réflexions au sujet de I'animation culturelle dans
une sociéte pluriculturelle, Migrants-formation, 50, 1982.

Perret-Clermont, A.-N.: Risques et chances des rencontres intergroupes,
Actes des journées de formation d’enseignants sur une pédagogie
interculturelle, Berne, Commission nationale suisse pour I’'Unesco,
1984.

Sherif, M. et al: Intergroup conflict and cooperation. The robbers cave
experiment, Norman, Oklahoma, The University Book Exchange, 1961.

Tajfel, H. (Ed): Differentiation between social groups. London, Academic
Press, 1978.

40



Langues, relations sociales et connaissances:

comment saisir leur rapport?

A



Emergence de connaissances

et transmission de savoirs

Anne-Nelly Perret-Clermont
Université de Neuchatel

Dans différents pays, des recherches empiriques, en brisant certains
enfermements théoriques et idéologiques, semblent renouveler depuis une
dizaine d’années la compréhension des processus qui sous-tendent deux
questions-clefs pour toute entreprise éducative, a savoir: quelles sont les
conditions d’émergence de connaissances nouvelles? Et comment les sa-
voirs accumulés au long des générations peuvent-ils étre efficacement
transmis?

Les observations minutieuses de comportements d’enfants et d’adultes
dans différents contextes d’action et de réflexion; les tentatives de
transformation expérimentale des conditions de dialogue et de réflexion
concertées dans les écoles et les lieux de travail, la recherche
d’'aménagement des situations didactiques en fonction des préconceptions
propres aux publics concernés: toutes ces démarches ont permis de mieux
discerner a quel point les dynamiques des développements intellectuel,
affectif et social sont interdépendantes et, a tout moment, soit susceptibles
de se servir mutuellement de point d’appui, soit, au contraire, de se
paralyser lorsque I'une «capture» I'autre, par exemple en la niant.

Avant d’entrer dans le détail des faits et de tenter d’échafauder des
explications (toujours provisoires) des phénoménes observés ... prenons
le temps de nous émerveiller! En effet, comment se fait-il que la trés
grande majorité des enfants apprenne, des leur jeune age, a des degrés
divers (et parfois méme a l'insu de I'adulte ) des arts trés subtils tels
que, par exemple: entrer en relation avec autrui et entretenir cette
relation; s’informer et se souvenir de ce qu’il a connu; apprendre a parler
et a faire référence a des expériences distantes dans le temps et dans
l'espace; écouter et comprendre le savoir d’autrui? Ces arts ne se
transmettent pas de I’adulte a I'enfant par un entonnoir ou un cordon

43



ombilical! lis semblent émerger peu a peu des échanges interpersonnels
de la vie quotidienne et de la gestion de la compléxite de ces échanges.
lls sont pourtant indispensables a 'enfant qui ne pourra ultérieurement
tirer profit de modalités plus formelles d’apprentissage et d’enseignement
que s’il posséde ces compétences.

Il est intéressant de noter gqu’on trouve déja des préfigurations
élémentaires de ces savoir-faire dans les conduites de primates non-
humains et d’autres animaux. A ce niveau inférieur aussi, on peut observer
que les savoir-faire se construisent lors de situations impliquant I’animal
dans des relations interindividuelles (par exemple lors du choix des
partenaires sexuels, du marquage des territoires, etc.) (Hinde, Perret-
Clermont et al., 1987)

Chez 'homme, cette gestion des relations interpersonnelles s’accom-
pagne de possibilités de symbolisation qui permettent aux partenaires de
gerer les réflexes et les émotions en suspendant certains gestes, et de
dépasser, dans lattribution des significations, les contraintes de I'hic et
nunc. De cette possibilité d’interrompre l'impulsivité de I'action nait la
possibilité de la réflexion, de I'anticipation et de la prise en compte des
faits et gestes d’autrui qui sont compris alors a Vintérieur de plans
d’actions, d’élaborations stratégiques, de systémes de pensée et de ré-
seaux de significations plus ou moins complexes. Ces élaborations peuvent
devenir de fagon constructive des instruments pour des coordinations
efficaces d’actions et d’opérations dans le rapport au réel, ou au con-
traire se trouver déviées par rapport a cette fonction et se transformer
en instruments de «capture» d’autrui, par exemple lorsque le discours de
'un parvient a s’imposer comme seule explication «légitime» des conduites
de l'autre, ce dernier devenant, dans ce cas, I'objet d’un enfermement
intellectuel. Des travaux trés divers, issus de disciplines différentes,
contribuent a cette compréhension. Citons, a titre d’exemples parmi
beaucoup d’autres: ceux de Latour (1984) qui présentent une ethnographie
des processus d’invention technique et de démonstration scientifique;
ceux de Deconchy (1984) sur les régulations sociales dans les systéemes
orthodoxes et sa mise en évidence des processus d’oblitération sociale
des précarités rationnelles; ceux sur la structuration sociale des conduites
cognitives chez P’enfant (Doise, Mugny, 1981; Perret-Clermont, 1979,
1985); les travaux cliniques de Pain (1981 et 1983) et sa description du
«savoir de I'ignorance» dans les troubles d’apprentissage, considérations
qui peuvent utilement rejoindre celles présentées par Bourdieu (1979)
autour de I’<habitus»; les études de Moscovici (1961, 1981) qui décrivent

44



les conditions d’émergence des représentations sociales, et bien d’autres
encore qu’il n’est malheureusement pas possible de citer ici, mais qui ne
contribuent pas moins a cet axe de recherches.

Processus cognitifs et processus relationnels sont tres interdépendants,
du moins a certains moments du développement d’'une notion: c’est en
particulier ce qui ressort des recherches récentes sur le développement
de lintelligence. Le célébre «je pense donc je suis» cartésien s’inverse
sous le regard scientifique actuel. D’abord parce qu’une évidence s'impose:
la pensée a elle seule ne crée que le concept et I'individu doit d’abord
exister pour pouvoir penser. Son prodigieux appareil somatique (dont on
est encore loin de connaitre tous les rouages) en est le support et son
fonctionnement la condition nécessaire, bien qu’il y ait, méme en cas de
perturbations majeures de l'organisme, des possibilités de maitrise et de
réorganisation sous-estimées (pour des exemples d’études de cas: Sabadel
1980, Mollo 1982). Mais I'ensemble de ces travaux montre que tant le
développement des structures normales, que celui des compensations en
cas de perturbations, ne se font jamais dans le vide social. Le concept
d'individu risque alors d’étre, sur le plan theorique, un écran plus
oblitérant qu’utile. En effet, il risque de masquer la tension existant
entre 'unité de la personne, dans son activité intégratrice, et le tissu
de relations sociales qui la précede et 'engendre, tant physiquement
que psychologiquement, et qui est le lieu ou elle vit et ou s’expriment
ses compétences et en particulier ses compétences cognitives. Le «e»
n'est ni un «il» anonyme (le «sujet épistémique» interchangeable a priori),
ni uniqguement un «je» isolé, mais un «moi» en relation avec des «tu» et
des «nous» selon des modalités qui peuvent varier de la fusion au conflit.
Devant le risque de I'anéantissement réciproque, par la force brutale ou
symbolique, I'alternative semble résider dans I'élaboration conjointe de
moyens de coordination des actions et de dépassement des contradictions.

Au cours du développement de I'enfant, on observe que la nécessité
de maintenir la relation avec les partenaires (adultes ou enfants) oblige
a une prise en compte de points de vue différents. Celle-ci, par les
conflits socio-cognitifs qu’elle déclenche, oblige a son tour a la
restructuration de la compréhension individuelle vers des formes plus
puissantes capables d’intégrer les différentes positions en présence. Pre-
nons un exemple trés simple: Piaget a décrit comment 'enfant de 4-5
ans a qui Fon présente deux verres de sirop identiques, remplis de
quantités égales, croit que les quantités se modifient si le contenu de
l'un des récipients est transvasé dans un contenant aux formes diffé-
rentes (plus mince et plus haut par exemple). La notion de conservation

45



de la guantité n’est maitrisée que lorsque Pindividu parvient a mettre
en relation Videntité du sirop et ses différentes modifications perceptives
a travers un jeu d’opérations logiques et physiques qui en rendent compte.
Nous avons pu constater (Perret-Clermont 1979) que lorsque des enfants,
qui n‘ont pas cette notion, sont placés devant I'exigence sociale d’un
partage équitable, ils sont susceptibles de parvenir tout de méme a la
maitrise de cette notion s’ils doivent en débattre pour résoudre les conflits
socio-cognitifs que suscite le partage de cette boisson dans des récipients
aux dimensions inégales. Autre exemple: dans des taches de représenta-
tion graphique ou de structuration spatiale, des enfants peuvent parvenir
a des performances collectives dont aucun n’était capable préalablement
seul, mais dont ils deviennent capables personnellement a la suite de
ces coordinations cognitives et sociales nécessitées par I'interaction
collective.

Comment cette dynamique socio-cognitive s’actualise-t-elle dans les
situations a finalité didactique? Ce n’est plus dans des relations familiales
mais dans des rencontres socialement instituées a cette fin que I'enfant
(ou parfois méme l'adulte) devenu «éléve» est supposé profiter des
structures de communication dans lesquelles il est placé pour instrumenter
son développement intellectuel (voire affectif et social). Cette tache de
I'éléve est d'ailleurs d’autant plus difficile que les discours idéologiques
qui organisent ne sont pas toujours conformes a la réalité psychologique
et sociale qui la sous-tend, faute, notamment, d’une connaissance suffi-
sante de cette derniéere.

L'organisation de la matiére et le choix judicieux des taches présentées
a I'éléve sont des facteurs relativement bien connus de facilitation de
lapprentissage. Cependant ces conditions a elles seules ne suffisent pas
a garantir le succeés pédagogique: les expériences didactiques ne sont
jamais totalement réplicables. En effet, leur fécondité reste liée a la
capacité de gérer I'imprévu qui, si on le laisse s’exprimer, surgit toujours
dans la rencontre entre le savoir préstructuré du maitre et I'interprétation
gu'en fait I'éléve a partir de ses propres informations et de ses
expériences vécues dans le et hors du champ scolaire. Les sources de
malentendus entre le maitre et I'éléve sont multiples: différences
d’appréhension des taches, de structures cognitives, de référenciels, de
rapports au savoir, d'attentes réciproques, etc. La situation didactique
est le lieu d'une négociation a la fois inter- et intra-individuelle: en
s’identifiant au maitre (s’il le peut et si ce derier lui en donne
l'occasion) I'éléeve s’habilite a s’en approprier le savoir; mais,
paradoxalement, c’est en opérant une claire distinction entre lui-méme

46



paradoxalement, c’est en opérant une claire distinction entre lui-méme
et 'enseignant que I'apprenant fait de ce savoir un instrument autonome,
intégrable a son univers de référence propre. Citons, a titre d’exemples,
des travaux contribuant a la compréhension de ces processus: les obser-
vations du triangle «maitre/éléve/objet-de-savoir» dans les recherches
en didactique des mathématiques et des sciences (Brousseau, Vergnaud
1981, Giordan 1983, Schubauer-Leoni 1987, etc.); les effets de la struc-
turation institutionnelle des roles de maitre et d’éléve mis en évidence
par Gilly (1980); les processus de transposition didactique Chevallard
(1985), Perret-Clermont et al. (1982); et, avec Marc (1984), le réle du
regard qui est porté sur I’éléve, tel que le révélent les études des effets
des attentes du maitre sur le comportement de I'enfant.

Le savoir se transmet au travers d’interactions enchassées dans des
réseaux de relations interpersonnelles, informelles ou instituées qui mettent
en jeu l'identité des personnes qui se rencontrent. Dans ces échanges,
les malentendus et les conflits de points de vue sont inévitables. S'ils
sont occultés comme tels, ils se retrouvent alors gérés par-des processus
complexes et fragiles: pédagogie du soupgon, chantage méritocratique,
sacralisation du savoir, etc., avec les conséquences affectives et sociales
que Pon connait (perte de confiance dans les rapports sociaux, angoisse
d'échec, hétéronomie, déracinement culturel et appauvrissement
psychologique, etc.). Mais si ces mémes disparités d’appréhension des
situations sont reconnues, considérées et gérées dans des relations
interpersonnelles ouvertes a I'inconnu et a 'échange, alors la construction
d’élaborations nouvelles devient possible. Elles peuvent créer pour chacun
des partenaires I'occasion non plus de se perdre dans l'identité de 'autre,
de s’enfermer dans son autisme ou de combattre son voisin au risque de
anéantissement réciproque, mais eétre plutdt I'occasion d’enrichir les
modalités de son rapport a la réalité, les formes d’expression symbolique
et la vie sociale, tant privée que communautaire.

Les relations interpersonnelles ont une dimension éducative
lorsqu’elles sont lieu de rencontre entre la connaissance recue du passé
et I'expérience présente. Elles forment alors I'humus sur lequel grandit
le futur.

47



Bibliographie

Bourdieu P. La distinction - Critique sociale du jugement. Editions de
Minuit, Paris, 1979.

Brousseau G. Travaux de I'lREM de Bordeaux.

Brun J. Pédagogie des mathématiques et psychologie, analyse de quelques
rapports. Cahiers de la section des sciences de I'éducation, Université
de Genéve, 1979, no. 12.

Chevallard Y. La transposition didactique. Editions La Pensée Sauvage,
Grenoble, 1985.

Deconchy J.-P. Systéme de croyances et représentations idéologiques. In:
S. Moscovici (ed). Psychologie sociale, Presses Universitaires de Fran-
ce, Paris, 1984, (p. 331-355).

Doise W. et Mugny G. Le développement social de I'intelligence. Inter-
éditions, Paris, 1981.

Gilly M. Maitre-éléve. Roéles et représentations sociales, Presses
Universitaires de France, 1980.

Giordan A. L’éléve et/ou les connaissances scientifiques. Coll. Exploration,
P. Lang, Berne, 1983.

Hinde R., Perret-Clermont A.-N., Stevenson-Hinde J. (Eds). Relations
sociales et développement cognitif, Ed. Delval, 1987.

Latour B. Les microbes - Guerre et paix suivi de irréductions. Editions
A. M. Métaillé, Paris, 1984.

Marc P. Autour de la notion pédagogique d’aftente. Coll. Exploration,

P. Lang, Berne, 1984.

Mollo S. Construire Fabrice. Edilig, Paris, 1982.

Moscovici P. La psychanalyse, son visage et son public. Presses
Universitaires de France, 196l.

Moscovici S. On social representations. In: J. P. Forgas (ed). Social
cognition, Academic Press, 1981.

Moscovici S. (ed). Psychologie sociale, Presses Universitaires de France,
Paris, 1984.

Pain S. Les difficultés d’apprentissage, Coll. Exploration, P. Lang, Berne,
1981.

Pain S. Le savoir de lignorance - Psychiatrie de I’enfant, 1983, 28, 2,
411-457.

Perret-Clermont A.-N. La construction sociale de [lintelligence dans
l'interaction sociale, Coll. Exploration, P. Lang, Berne, 1979, 1981.



Perret-Clermont A.-N., Brun J., Conne F., Schubauer-Leoni M.-L.
«Décontextualisation, recontextualisation du savoir dans I'enseignement
des mathématiques a de jeunes éléves». Interactions Didactiques 1,
Universités de Geneve et de Neuchatel, juillet 1982.

Perret-Clermont A.-N., Brun J., Saada E.-H., Schubauer-Leoni, M.-L.
«Processus psychosociologiques, niveau opératoire et appropriation de
connaissances». Interactions Didactiques 2, Universités de Genéve et
de Neuchatel, avril 1982.

Sabadel L’homme qui ne savait plus parler. Nouvelles Editions
Baudiniére, 1980.

Schubauer-Leoni M.-L. Maitres-éléves-savoir: analyse psychosociale du
jeu et des enjeux de la relation didactique. Collection Exploration, P.
Lang (a paraitre en 1987).

Vergnaud G. L’enfant, la mathématique et la réalité. Coll. Exploration,
P. Lang, Berne, 1981.

49



Fonctionnement cognitif et relations sociales

Anne-Nelly Perret-Clermont
Université de Neuchatel

LANGUE, CULTURE ET REPRESENTATION D’AUTRUI

Lorsque deux personnes de culture différente se rencontrent, ce qui
les frappe souvent de prime abord, outre I’apparence physique et
vestimentaire, c’est I'obstacle a la communication que représente la
différence des langues.

Cette conscience du handicap de la langue pour I'établissement de
relations «civilisées» (terme a méditer ... il est a la fois ambigu et
intéressant!) est certainement trés ancienne. L’Antiquité grecque n’a-t-
elle pas forgé le nom de «barbares» pour désigner des étrangers émettant
des sons imcompréhensibles («br...br...»), simples onomatopées qui
constituent une langue étrange, comme balbutiante, dépourvue de culture?
(Schneider 1986).

Dans cet exemple apparait déja la trace du lien (profond dans notre
conscience, mais généralement ethnocentrique) a la fois mythique et
réel entre langue, culture et «civilisation». Les gens d’'une méme cité
ont en commun la langue, ils la cultivent et elle sert a gérer tant les
relations politiques (vie de la cité, traditions, gestion des «aventures»
individuelles et collectives) que la mémoire collective (histoire, science
et savoir-faire). La langue permet aux personnes et a la collectivité de
se réfléchir, de partager une conscience commune, de créer poétiquement
un espace imaginaire et mythique, de maitriser ou de croire maitriser
par la pensée les distances et le temps (organiser, planifier, prévoir),
voire les relations sociales (par les idéologies qu’elle construit et qui
servent de moules a ces relations).

51



Jusqu’ou va, doit aller, peut aller, cette ambition de maitrise? Des
mythes reflétent cette interrogation. Dans celui, proche-oriental, de l¢
Tour de Babel, les hommes ambitionnent de déployer leur puissance er
se mettant d’accord, grace a leur langue commune, pour construire ur
edifice qui leur permette d’atteindre les cieux... Intervention de Dieu
qui ne veut pas d’un tel projet: ils parleront désormais des langues
différentes et ne s’entendront plus... Quelles sont les souffrances et les
difficultés que I'incompréhension entre les peuples révele? La construction
d’une tour permet-elle de faire (ou de refléter) 'unité de 'humanité et
d’assouvir ses aspirations profondes? Donne-t-elle a ’homme son identité?

Quittons le plan des mythes pour revenir a 'exemple de départ: nos
deux interlocuteurs, de langue différente, seront-ils d’emblée sensibles
aux difficultés de leur communication et a l'altérité de leurs maniéres de
s’exprimer? Mais si, bien que de cultures différentes, ils parlaient la
méme langue, qu’en serait-il? Probablement que faute d’'une conscience
de l'altérité de leurs points de vue et de la structuration de leurs
expériences, ainsi que de leurs références sociales, de leurs mythes et
idéologies, etc., ils chercheraient alors d’autres explications causales de
Yinadéquation de leurs échanges et de la non-coordination des buts que
un et l'autre poursuivent dans leur rencontre. Diverses «stratégies
d’explication» (souvent égocentriques) peuvent servir @ 'un ou l'autre
interlocuteur pour sortir de Il'impasse «en sauvant son honneur»:
dévalorisation d’autrui, négation du projet commun, attribution d’intentions
perverses a celui qui, de partenaire, est devenu adversaire, etc. Ces
explications, surtout si elles sont partagées par plusieurs, peuvent subir
des raffinements afin de rendre compte de la situation, de son
déroulement, de lidentité des partenaires, et devenir ainsi des
représentations sociales (voire des systémes idéologiques) ayant pour
fonction de justifier des hiérarchies sociales, des modalités de relations
interpersonnelles et des rapports entre groupes (Doise 1976). Ces
explications devenues «représentations sociales» ne sont pas des
«connaissances» puisqu’elles refletent les relations et non pas,
objectivement, les réalités. Mais pour celui qui regoit ces explications,
voire les apprend, la différence entre «représentations sociales» et
«connaissances» est difficile a faire. D’ailleurs, quand et a quelles
conditions une connaissance peut-elle étre considérée comme objective?
Quelles sont les modalités de relations sociales qui permettent une
démarche d’objectivation? Quand est-ce que les personnes cherchent a
connaitre la réalité pour elle-méme? Quand en construisent-elles une
représentation?

52



DEVELOPPEMENT DU LANGAGE ET DECOUVERTE DU MONDE CHEZ
L’ENFANT

Ces questions, posées ci-dessus en relation avec la vie adulte, ont
déja leur pertinence pour examiner la dynamique du développement de
la vie psychique de rI'enfant. Avec qui est-if en relation? Que voit-il
dans ces echanges? Comment s’expriment ses émotions? Que «sait» le
jeune enfant qui vient au monde? Comment se développent ses percep-
tions, ses possibilités d’action et de compréhension? Quelles sont les
sources de leur efficacité? Comment interpréte-t-il ses échecs? Qu'aime-
t-il faire, exprimer, construire, créer? Pourquoi joue-t-iI? Avec qui?
Notre but n’est pas de résumer ici les innombrables travaux en psychologie
de I'enfant qui permettent aujourd’hui d’avancer dans la recherche de
réponses a ces questions. lls tournissent des descriptions et des cadres
conceptuels pour situer la signification des conduites observées, laissant
ouvert I’horizon de leur sens.

La plupart de ces recherches tendent a découvrir la signification que
revétent les comportements en se plagant du point de vue de I'observateur.
Il faut dire qu’il est bien difficile d’appréhender en dehors de tout cadre
interprétatif a priori, la signification que I'enfant lui-méme donne a ce
qu’il vit! Cependant une telle visée de décentration intellectuelle, affective
et idéologique ouvre des horizons nouveaux: il n’est alors plus nécessaire
de considérer I'enfant comme «sous-développé» par rapport a un idéal
(normatif) «adulte» tant sur le plan de la pensée que de I'affectivité et
de la socialisation. Au contraire, son existence psychologique peut étre
approchée dans sa réalité du moment et dans son déroulement historique
sur plusieurs plans a la fois: celui qui concerne ce que I'enfant fait,
exprime, dit (plus ou moins en interaction avec les sollicitations des
personnes et des événements) et celui des significations que lui-méme et
I'entourage conférent a ces gestes et paroles, dont il conserve, ou non,
la mémoire.

Ainsi, par exemple, comment le bébé en vient-il a s’intéresser aux
objets qui I'entourent? Il nait probablement «équipé» d’'un appareil sensori-
moteur (son corps) déja trés performant, sensible a toutes sortes de
caractéristiques de I'environnement physique et humain (voir Bower 1978,
par exemple) dont l'attention est attirée par le mouvement, la lumiére,
la forme, etc. L’enfant ressent aussi des émotions (angoisse, joie, surprise,
colére, etc.) des manques (faim, froid, fatigue), des douleurs et il golte
des états de bien-étre. Et surtout il est en interaction avec sa mére ou
d’autres personnes qui attirent son attention, répondent plus ou moins a
ses manques, partagent ses emotions et son bien-étre.



Des auteurs (Schaffer 1977 et 1979 notamment) ont décrit comment
'enfant découvre 'objet au sein de la relation mére-enfant: son attention
est d’abord captée par cette personne trés signifiante pour lui qu’est la
mére; mais si celle-ci agite un hochet, ou tourne le regard vers quelqu’un
ou quelque chose, le jeune enfant suit cette incitation et découvre ainsi,
a son tour, I'objet de lintérét de sa partenaire. Réciproquement, si
'enfant joue puis se détourne de son objet, la mére peut I'y ramener si
elle prolonge elle-méme P'activité que I'enfant avait initiée. Il se crée
comme une relation triangulaire mere-enfant-objet, I'enfant se «branchant»
peu a peu sur l'objet que la meére a investi et maintenant son intérét
méme si sa mére se retire.

1) mere «————>» enfant
objet
2) mére «———» enfant
objet
/ )
‘\
a4
3) mére <———» enfant
objet

/

4) mére <——> enfant

i objet
7/ \
/
s
5) mére <«----» enfant



Cela ne confére pas pour autant a I'objet un statut extérieur
(«objectif»). L’enfant est susceptible de confondre I'objet avec une partie
de son corps propre ou de celui de sa mére, réellement ou symboliquement;
il lui confére parfois un de ces statuts intermédiaires décrits par Winni-
cott (1975): lieu de transition entre le soi et le monde. Mais de toute
fagon, ainsi, I'enfant a initi€é un contact, prélude a la connaissance,
avec cet objet qui fait désormais partie de son univers. Plus tard, les
mémes personnes ou d’autres, le mettront en contact avec d’autres objets
et élargiront ainsi son univers.

Mais la mére et les autres partenaires ne restent généralement pas
silencieux. Avant méme que Penfant ne sache lui-méme parler, Schaffer
a montré que la mére accompagne ses gestes de paroles. Tantot elle
faufile ses propres paroles entre les vocalisations de I'enfant comme
dans un «pseudo-dialogue» dans lequel I'enfant approfondira peu a peu
la maitrise de son réle d'«interlocuteur» (pauses pour écouter, appels
pour relancer les verbalisations d’autrui, imitation etc.); a d’autres moments
elle enseigne (consciemment ou non) la dénomination des objets, des
gestes et des événements en les associant étroitement a des paroles
déterminées, ou elle accompagne par ses verbalisations I’expression des
émotions de l'enfant; elle peut aussi conférer aux événements des
significations que I'enfant déchiffrera plus ou moins.

Non seulement la parole semble alors accompagner la découverte du
monde par I'enfant, mais elle peut aussi la susciter, attirant 'attention
sur tel phénoméne, permettant de le prévoir, de le comparer et surtout
de s’interroger. Tous ceux qui ont cotoyé des bambins, vers trois ans
notamment, savent dans guelle euphorie de «pourquoi» la puissance d’un
maniement nouvellement acquis du langage est susceptible de les entrai-
ner! Féerie des mots et des choses, mais qui peut tarir si 'entourage
ne la partage pas.

Ces échanges verbaux offrent a I'enfant des catégories et des structures
pour penser les objets et son rapport a eux. A fortiori il en est de
méme si les «objets» dont il est question ne sont pas des choses mais
des personnes. Les noms appris vont désigner des personnes; des paroles
permettront de demander, exprimer, gratifier, prévenir etc...; la mére et
les autres partenaires utilisent la langue pour transmettre la signification
des relations sociales, définir les roles, dire le sens des gestes, gérer la
vie sociale (Perret-Clermont 1976).

55



L’enfant découvre simultanément sa propre existence, son univers et
sa langue, et construit au sein des échanges qu'il a avec ses partenaires
des systémes de significations. Il semble que plus les relations qui
sous-tendent ces échanges affectifs et cognitifs sont de longue durée,
plus ces derniers sont susceptibles d’étre structurés et intégrateurs (et
en conséquence complexes) (Hinde, Perret-Clermont et Stevenson-Hinde
1987).

L’ENTREE EN JEU DE NOUVEAUX PARTENAIRES

Le nouveau-né grandit peu a peu et s’éveille 4 la vie dans les bras
des personnes qui s’occupent de Iui. C’est en général celle qui I'a porté
et mis au monde, sa mere, qui veille a satisfaire ses premiers besoins,
'entoure d’affection et de sécurité et l'introduit dans son environnement,
comme nous venons de le décrire. Entre I'enfant et sa mére (ou, le cas
échéant, son substitut) s’établit une relation privilégiée d’attachement
(voir Bowlby 1969, par exemple) qui, par moments, revét l'intensité d’'une
quasi-fusion des deux étres: ils forment alors comme un tout mal
différencié dans lequel l'intrusion d’'un tiers semble ne pouvoir étre que
déchirement!

Et pourtant, & des périodes et suivant des rythmes qui varient en
fonction de I'organisation de la cellule familiale et de ses traditions, le
jeune enfant va étre en contact avec d’autres personnes. Comment cela
se passe-t-il? Selon les mémes modalités que dans la relation qui s’établit
entre le bébé et sa mere? Et si tel est le cas, comment cette derniére
réagit-elle? S’agit-il d’'une relation de substitution, de concurrence:
intrusion d'un tiers dans une dyade qu'il fait éclater pour y prendre
place? Ou au contraire est-ce a la demande de la mére qu’une troisiéme
personne intervient? Et le fait-elle en devant «céder» la place ou bien
s’établit-il une relation triangulaire entre les trois protagonistes? Comment
les gestes et paroles des uns et des autres vont-ils se confronter, se
coordonner ou se heurter? On imagine aisément la variété des émotions,
des sentiments, voire des souvenirs, qui emplissent ces moments. Les
paroles et signes qui les accompagnent et les revétent de significations,
les interprétations identitaires et idéologiques qui en sont faites par les
personnes en presence et leur entourage, tous ces éléments formeront a
la fois comme une «matrice» et un «bagage» pour les étapes suivantes
de la vie de ce jeune étre en croissance.

56



«Matrice» car ces premiers événements marquent les schémes avec
lesquels I'enfant réagira ultérieurement: transférant les premiéres habitudes
prises sur les nouvelles situations qu’il rencontre, ramenant V'inconnu au
connu, et projetant aussi sur les nouveaux partenaires les affects nés
des expériences antérieures et restés en suspens.

«Bagage» désigne cet héritage de paroles, de signes, de représen-
tations, de systémes d’actions et de significations que I’enfant recoit,
au sein de ces relations et qui vont entrer dans sa mémoire. Ses parte-
naires les lui transmettent, parfois intentionnellement, souvent incons-
ciemment, soit par leur propre dire ou faire, soit, comme nous |'avons
rappelé ci-dessus, parce que l'attention qu'ils portent aux étres et aux
choses entraine a sa suite celle de I'enfant.

Bagage et matrice de sa socialisation, a l'origine de son «habitus»
{(pour reprendre le terme souvent utilisé par Bourdieu), ces expériences
de I'enfance constituent comme la base des constructions ultérieures de
sa personnalité et de sa compréhension. Celles-ci dans leur présent et
leur devenir sont donc étroitement liées a I'histoire de ses relations
interpersonnelles, aux événements collectifs qu’il a vécus, aux systémes
de significations qui lui sont transmis. L'interdépendance de ces différents
phénomenes se reflete aussi dans leur tendance a se reproduire, de géné-
ration en génération, au sein d’'une méme collectivité. Cette «répétition»
de I'histoire n’est souvent ni consciente, ni théorisée. En ses différents
éléments elle peut étre attendue et souhaitée, ou pergue comme inélucta-
ble, ou mobilisatrice d’énergies qui cherchent a la combattre ou a la
transformer.

Ce sont donc les partenaires de I'enfant qui lui transmettent sa culture,
chacun élargissant I’horizon a partir de son réle propre et de ses intéréts.
Qui sont ces partenaires, en dehors de la mére? On trouve, variant selon
les communautés et les circonstances: le pere, des oncles, tantes,
grands-parents, freres et soeurs et autres membres de la parenté, des
personnes du voisinage, des professionnels (de Péducation, de la santé,
des loisirs, du gardiennage) et d’autres personnes rencontrées au fil de
la vie quotidienne (commergants, conducteurs d’autobus, etc.).

Le terme de «culture» peut sembler utile pour désigner ces réseaux de
significations et d’actions individuelles et collectives dans lesquels I'en-
fant s’insére. Mais cette utilité cesse lorsque ce concept masque F'héte-
rogénéité toujours présente, méme chez les différents membres d’une
communauté donnée, dans leurs perceptions, réactions et attributions de

57



sens a un méme événement. Cette hétérogénéité est encore plus grande,
bien sur, lorsque I'enfant se trouve (parfois dés sa naissance) en contact
avec des personnes de traditions culturelles différentes.

Comment I'enfant réagit-il devant les contradictions entre les systémes
de gestes et de significations auxquels il se trouve ainsi confronté?
Comme dans la relation mére-enfant et lors des premieres rencontres
avec d’autres personnes, il va devoir s’insérer dans ces modes de faire,
de dire et de penser, en fonction des enjeux de la situation (les siens
et ceux de ses partenaires), des schemes interprétatifs a disposition et
des roles tenus. Le pére, le frere, la tante, I'étranger sont-ils pergus
comme menagants, sources de bien-étre, complémentaires, substituables,
divers, et ceci dans des relations de coopération, de compétition, ou de
convivialité? Ces mémes questions qui se posent d’abord sur le plan des
relations qui se tissent au sein de la famille, peuvent se retrouver ensuite
au niveau des relations interculturelles et des rapports inter-groupes,
dont elles sont d’ailleurs, plus ou moins, le reflet et le moyen de
reproduction.

La non-rencontre

Les lignes ci-dessus ont tenté de tracer des repéres pour percevoir
dans quellie interdépendance avec le monde des choses, des personnes et
des symboles se construisent la pensée et la personnalité de I'enfant.
Nous avons pour le moment présupposeé, a chaque étape (et c’est ce que
fait également J.F. De Pietro dans le chapitre suivant lorsqu'il décrit les
meécanismes qui rendent possible I’échange entre personnes de langues
différentes), que I'enfant, chaque fois, «entrait en matiére», et qu'il y
avait donc des relations qui s’établissaient, des rencontres qui se
produisaient, des univers de référence qui se faisaient connaitre.

Mais tel n’est pas toujours le cas. La relation peut étre refusée ou
interdite d’emblée. Ou alors I’égocentrisme ou le sociocentrisme des
protagonistes peuvent rendre impossible toute coordination des gestes,
toute adaptation aux référents de V'autre, toute stratégie métacommu-
nicative pour &tdblir des significations communes et gérer les mal-
entendus. !l peut y avoir ...«<non-rencontre».

Dans d’autres situations encore, la relation s’établit, mais il serait
impropre de la qualifier de «rencontre» car I’adaptation a autrui n’y est

58



le fait que d'un seul des partenaires. On peut penser ici a I'enfant qui
apprend a se plier aux exigences unilatérales d’'un adulte qui ne prend
pas en compte son désir de mattriser, lui aussi, le cours des événements;
ou, au cas contraire, de la mére a laquelle I'enfant impose ses mille et
une volontés. De méme, on peut observer certaines situations scolaires
exigant de la part de I'éléve un dépaysement total par rapport a ses
références initiales sans que jamais I'enseignant ne fasse lui-méme I'eftort
de se rapprocher de l'univers que I'enfant connait déja. Les migrants se
trouvent dans des contextes analogues lorsqu’ils sont confrontés a des
indigénes qui attendent qu'ils fassent, seuls, I'effort nécessaire pour
maitriser comme eux la langue et la culture locales. La psychologie scolaire
ne s’est souvent pas dégagée de ces biais, notamment lorsqu’elle utilise
des tests. Dans son chapitre, M. Grossen montre comment la situation
de test est prototypique d’'une «non-rencontre interculturelle» lorsque le
psychologue se conforme strictement au réle prescrit par I'idée méme de
«test».

Références

Bowlby, J.: Attachment and Loss, vol. 1: Attachment, London, Hogarth
Press, 1970

Bower, T.G.R.: Développement psychologique de la premiére enfance,
Bruxelles, Mardaga, 1978

Doise, W.: L articulation psychosociologique et les relations entre groupes,
Bruxelles, De Boeck, 1976

Hinde, R., Perret-Clermont, A.-N. (Eds.): Relations sociales et dévelop-
pement cognitif, Cousset, Delval, 1987

Perret-Clermont, A.-N.: Vers une approche des relations entre I'enfant,
I'école et la vie sociale a travers I'étude de la communication, Cahiers
de la section des sciences de I'éducation, Université de Genéve, 1976,
2

Schaffer, H.R. (Ed.): Studies in mother-infant interaction, London,
Academic Press, 1977

Schaffer, H.R.: Acquiring the concept of the dialogue, In: M. Bornstein
et W. Kessen (Eds.): Psychological development from infancy, New-York,
Erlbaum, 1979

Schneider, A.: Cultures en contact: trois situations antiques. Exposé au
Séminaire de Psychologie de I'Université de Neuchatel, janvier 1986

Winnicott, D.W.: Jeu et réalité, Paris, Gallimard, 1975

59



Mise en scéne de la situation de test:
Les attentes réciproques

de 'adulte et de I’enfant

Michéle Grossen
Université de Neuchatel

Dans ce chapitre, nous nous proposons tout d’abord de montrer en
quoi 'étude de la situation de test peut accroitre notre compréhension
du fonctionnement cognitif de I’enfant. Nous tenterons ensuite de définir
les enjeux de la situation de test du point de vue de l'adulte et du
point de vue de I'enfant, en décrivant leurs attentes et leurs repré-
sentations respectives. Finalement, nous examinerons en détail une
situation de test bien connue, le test de la conservation des liquides,
qui mettra en lumiére V'intrication des facteurs cognitifs et sociaux dans
I'élaboration d’une notion logique.

1. Pourquoi étudier la situation de test?

Notre intérét pour I’étude de la situation de test trouve son origine
dans trois séries de recherches qui toutes se référent (a 'origine en
tout cas) a la théorie opératoire de Piaget:

- les recherches sur le role de l'interaction sociale entre enfants dans
le développement cognitif (Perret-Clermont 1979, Doise et Mugny
1981) qui montrent a quelles conditions I’interaction entre pairs peut
accélérer le développement de l'intelligence;

- les recherches sur le réle du marquage social dans le développement
cognitif (Doise et Mugny 1981, Roux et Gilly 1984) qui montrent com-
ment les normes sociales qui structurent une tache peuvent jouer un
role facilitateur dans I’élaboration d’une notion logique ou dans la
résolution d’un probléme;

61



- les recherches sur le role du contexte de présentation de la tache
(Donaldson, 1978) qui mettent en évidence que le contexte dans lequel
se déroule la tache (énoncés des consignes, mateériel, etc) peut favoriser
ou inhiber I'élaboration d’une notion logique.

Se situant dans I'optique de la théorie piagétienne, ces trois séries de
recherches révélent, chacune a sa maniere, que dans certaines condi-
tions, I’enfant est susceptible de passer trés rapidement d'un stade de
développement a l'autre, en défiant ce qui semblait constituer des lois
du développement cognitif (Grossen et Perret-Clermont, 1984). Les princi-
paux résultats de ces recherches peuvent se résumer de la maniére
suivante:

1) Les opérations logiques ne sont pas des attributs du sujet, stables et
immuables, puisqu’elles semblent s’actualiser dans certains contextes,
mais pas dans d'autres;

2) Le contexte social dans lequel se déroule un test ne peut étre défini
comme une variable binaire, présente ou absente. Toute expérimen-
tation a lieu dans un contexte dont les caractéristiques sont a définir
de cas en cas, mais qui, de toute fagon, ne peut jamais étre neutralisé.

3) Le contexte social du test, lui non plus, ne constitue pas un ensemble
d’attributs stables qu'un (ou plusieurs) observateurs pourraient définir
objectivement. Chaque sujet (ou groupe de sujets) pergoit un contexte
en fonction des significations propres que la situation revét a ses
yeux. La nature de ces significations dépend en partie des expériences
préalables du sujet, c’est-a-dire des constructions cognitives, affec-
tives et sociales qu'il a pu effectuer avant d’étre confronté a tel ou
tel contexte particulier (Bell, Grossen et Perret-Clermont, 1985).

Puisque ni les opérations logiques du sujet, ni les caractéristiques
d’'un contexte donné, ne semblent se réduire @ un ensemble d’attributs
stables, propres soit au sujet, soit au contexte, nous faisons I'hypothése
que seules les relations qui se tissent entre les caracteéristiques du sujet
d'une part, et celles du contexte d’autre part, permettent de rendre
compte des processus d’actualisation d’un stade opératoire. L'étude de la
situation de test devrait permettre de mieux saisir les relations qui se
tissent entre caractéristiques du sujet (ou d'un groupe de sujets) et
caractéristiques de la tache et de mieux comprendre quelle signification
les sujets (par leur vécu individuel et social) donnent a la tache. Nous
tenterons de saisir comment cette signification, qui ne saurait se réduire
aux caractéristiques observables de la tache, va jouer un réle intégrant
dans I'actualisation des compétences cognitives des sujets.

62



Avant de poursuivre, précisons encore que le terme «contexte», souvent
utilisé de fagon trés vague, peut renvoyer a deux niveaux d’analyse
différents. Il y a:

- dune part le contexte macro-culturel de la situation de test qui
renvoie a la culture globale dans laquelle la situation se déroule. De
nombreux chercheurs ont, par exemple, étudié le niveau de perfor-
mance atteint dans des épreuves piagétiennes dans différentes cultures
(d’Afrique et d’Europe par exemple),

- dautre part, le contexte micro-culturel de la situation de test qui
renvoie aux différents subcontextes existant a I'intérieur d’une culture
donnée. A ce niveau, on a, entre autres beaucoup étudié les diffé-
rences entre performances logiques en laboratoire ou sur le terrain
(contexte familial par exemple).

Nous nous situerons dans cette seconde perspective en observant
comment les représentations sociales que les sujets (d’une méme culture)
ont construites en fonction de la position sociale qu’ils occupent dans
'espace social élargi (niveau du contexte macro-culturel), interagissent
avec les performances cognitives qu’ils actualisent dans une situation de
test donnée, I'épreuve de la conservation des liquides (niveau du con-
texte micro-culturel).

2. La situation de test comme objet d’étude
Classiqguement, un manuel d’utilisation d’un test comprend:

- lexposé des intentions des auteurs du test et des buts du test;

- les instructions de passation du test (utilisation du matériel et
consignes)

- les instructions de dépouillement du test (cotations des réponses de
I'enfant);

- les tableaux d’'étalonnage du test qui permettent de situer les résultats
d’'un enfant par rapport a une population de référence, souvent trés
grossierement décrite;

Le manuel d’utilisation de test rend compte de la perspective du
concepteur du test d’une part, et de celle de I'utilisateur du test d’autre
part. La perspective de l'enfant, pourtant directement impliqué, est,
quant a elle, négligée comme si, implicitement, il était clair que le point

63



de vue de I'enfant ne saurait aider a comprendre son mode d’élaboration
d’'une réponse, ou comme si son point de vue était par définition le
méme que celui de I'adulte.

Il nous semble indispensable, quant a nous, de réintroduire le point de
vue de I'enfant sur la situation de test et de nous interroger sur la
perception que 'enfant a des buts du test et des moyens nécessaires
pour parvenir a la réponse attendue. Nous prendrons donc en considé-
ration les attentes et les représentations liées a ce contexte particulier.

La situation de test est une situation de rencontre entre un adulte et
un enfant, c’est-a-dire entre deux acteurs sociaux qui ont chacun un
role et un statut déterminés (asymetriques) dans I'espace social.

L’adulte detient en grande partie les clefs de la relation qui se joue
entre lui et 'enfant. La structure des échanges verbaux entre I'enfant
et I'adulte le montre a elle seule: L’adulte est le seul habilité a interroger
son partenaire. Or acte d’interrogation confere au locuteur (I'adulte) le
pouvoir de définir I'objet du discours et oblige implicitement I'interlocuteur
('enfant) a répondre en se conformant au cadre de référence délimité
par le locuteur. L’aduite, par ailleurs, connait la tache qu’il propose a
I'enfant, il connait les moyens possibles de parvenir a la réponse correcte,
il connait aussi plusieurs réponses (justes ou fausses) que I'enfant est
susceptible de fournir.

L’enfant, a 'inverse, est confronté a une tache inconnue et a une
situation de rencontre sociale nouvelle. Il fait face a un adulte inconnu
dont le réle est inhabituel.

L’enfant dispose bien sir d’un ensemble de connaissances sociales,
tirees surtout du contexte familial et scolaire et sur lesquelles il peut
prendre appui pour donner une signification a cette nouvelle situation.
Mais du fait: a) de leurs positions sociales différentes; b) de leurs états
de connaissances sociales et cognitives differents; ¢) de leurs connais-
sances du contexte immediat difféerentes, P'adulte et I'enfant entrent en
situation de test avec d’autres attentes et d’autres représentations quant
a la nature de la tache présentée, de ses buts et de la situation sociale
vécue. Ce n’est qu'au cours de l'interaction avec l'adulte que I'enfant
parviendra peu a peu a saisir les attentes de I'adulte, la nature de la
tache, et qu’il pourra retenir, dans I'ensemble des caractéristiques de la
tache, celles qui sont pertinentes a la construction de la réponse attendue.

64



L’adulte, de son cété, peut, au cours de l'interaction, saisir le point
de vue de I'enfant et adapter ses consignes au niveau de compréhension
de I'enfant. Au terme de ce processus de construction de I'intersubjec-
tivité (Rommetveit 1985), et alors seulement, I'adulte et I'enfant seront
susceptibles de partager le méme point de vue et I'enfant pourra s’appli-
quer a résoudre le probléme qui lui est soumis sur le plan logique tel
qu’il est défini par I'adulte.

3. La construction de rlintersubjectivité entre adulte et enfant
illustrations cliniques

Pour illustrer les divergences qui peuvent exister entre le point de
vue de 'adulte et le point de vue de I'enfant, nous nous reférerons a
I'épreuve bien connue de la conservation des liquides. Selon la théorie
piagétienne, cette notion marque l'accession de I'enfant au stade des
opérations concréetes (vers I'age de 6-7 ans). Nous nous centrerons plus
particuliérement sur quatre aspects de cette tache:

a) la maniére dont I'adulte présente la tache a 'enfant;

b) la maniére dont ’enfant comprend et interpréte les consignes;

c) la familiarité du matériel pour Penfant ou, plus généralement, la
connaissance et les représentations que I'enfant a du contexte immediat
auquel il est confronté, ainsi que d’autres contextes a partir desquels
il est susceptible de faire des liens ou des généralisations;

d) la compréhension du contexte relationnel immédiat auquel Penfant est
confronté

a) La présentation de la tache

Habituellement, dans la littérature scientifique, la description
expérimentale de la tiche présentée aux sujets commence par I'énoncé
des consignes qui permettent au sujet de comprendre les procédures a
suivre pour résoudre le probleme posé. La maniére plus globale dont la
tache est préalablement présentée aux sujets n’est que rarement décrite.
Or l'adulte présente souvent un test a I'enfant par un énoncé général
du genre: «On va faire un jeu ensemble».

Or le mot «jeu» revét différentes significations: jeux symboliques ou
jeux de régles, mais aussi activités didactiques (jeux mathématiques par
exemple), telles que les enfants peuvent en faire dans le contexte scolaire.
Il est donc tres difficile de savoir quel univers représentationnel I'usage
de ce terme évoque pour I'enfant: univers ludique ou didactique, cela
d'autant plus si le test est passé dans le contexte scolaire. L’adulte qui

65



sait bien que la situation de test n’est ni ludique, ni didactique, utilise
ce terme surtout pour «entrer en matiére» et créer un contact avec
I'enfant.

L’adulte parle de «jeu», tout en sachant que cette information n’aidera
pas I'enfant a reconnaitre le type de tache présentée, alors que I'enfant,
confronté a cette nouvelle situation, cherche, lui, a décoder toute
information susceptible de lui faire comprendre ce que l'adulte attend
de lui.

La maniére dont I'adulte présente la tache a I'enfant active ainsi des
représentations qui peuvent créer chez Yenfant des attentes qui ne
concordent pas avec celles de ’adulte. Pour répondre a la consigne dans
le sens attendu par Vadulte, I'enfant devra, en cours d’interaction,
construire une représentation de la tache qui soit la méme que celle de
adulte. Il doit notamment comprendre que le «jeu» qu’on lui présente
ne peut étre comparé a d'autres «eux» qu’il connait. I doit alors se
baser sur d’autres indices que cette présentation sommaire de la tache
pour décoder les attentes de I'adulte.

On voit donc que dés leur premiére prise de contact, 'enfant et
Padulte peuvent, selon Pinterprétation qu’ils font de la situation, s’en-
gager dans une situation de malentendu.

b) La compréhension des consignes

La consigne donnée par I'adulte aprés le transvasement du liquide
dans un verre de dimensions différentes est la suivante: «Est-ce qu’on a
les deux autant («<la méme chose beaucoup») de sirop a boire, ou est-ce
que quelqu’un a plus de sirop a boire?». Cet énoncé renvoie a deux
contenus: 1°) la quantité de sirop; 2°) I'action de bowe le sirop.

l’adulte, de son point de vue, croit interroger I'enfant sur la quantité
de sirop. I évoque !'action de boire le sirop, non pas parce que cette
dimension sert a I’élaboration de la notion de conservation, mais plutét
pour asseoir la consigne sur un élément concret. Mais I'enfant, de son
point de vue, ne dispose pas d’emblée des indices lui permettant de
comprendre quelles dimensions du contexte doivent étre négligees au
profit de quelles autres. Il arrive trés souvent qu’il fonde son raisonnement
logique sur 'action de boire le sirop.

66



Voici quelques exemples de malentendus concernant la consigne:

Bea: quelqu’un en aura plus et quelqu’un en aura moins
Adulte: comment tu sais ga?
Beéa: parce que si on boit et aprés on s’arréte pas a la méme chose,

alors ¢a fait plus bas.

Dans cet exemple, I’enfant semble, a premiére vue, fournir un jugement
non-conservant cohérent, mais la suite du dialogue montre que son ju-
gement se base sur le fait de boire le sirop et s’appuie sur des hypothéses
concernant la quantité bue par chacun.

Lucie:  quelqu’un en aura moins
Adulte: qui en aura moins?

Lucie: moi

Adulte: pourquoi?

Lucie:  parce que vous avez bu moins
Adulte: mais j'ai pas encore bu.

Dans cet exemple, '’enfant entre si facilement dans le jeu de fiction
proposé par l'adulte (qui dit implicitement: «on fait comme si on allait
boire le sirop, mais on ne le boit pas») que I'adulte en est lui-méme
décontenancé.

Le dialogue suivant donne un bel exemple d’'un malentendu qui
finalement aboutit, pour 'adulte, a une compréhension du point de vue
de I'enfant:

Adulte: Est-ce que tu crois qu’'on a les deux la méme chose a boire ou
bien est-ce qu'il y a quelgu’un qui a plus a boire/

Enfant. Il y en a moins a boire/

Adulte: ou quelgu’un qui en a moins a boire/

Enfant: il y en a moins a boire

Adulte:  Qui c’est qui @ moins a boire?

Enfant: Ben nous deux

Adulte: les deux moins a boire?

Enfant: ouais

(...)

Adulte: Mais pourquoi tu as dit qu'on en avait moins avant tous les
deux a boire?...Qu’est-ce que tu voulais dire? J'ai pas compris?

Enfant: Parce que si, par exemple, si on a...heu...tous les deux la méme
chose, alors si on boit on a moins.

Adulte: ah ouais, ¢a d’accord (...)

67



Cependant, méme lorsque I’enfant se centre sur la quantité de sirop
et non sur P'action de boire le sirop, d’autres malentendus risquent de
surgir, car 'adulte a effectué un transvasement du sirop qui a modifié
le niveau du liquide dans les verres. La réponse conservante attendue,
indépendante du contenant, entre en conflit avec les données de I'obser-
vation qui, elles, mettent surtout en évidence la différence du niveau du
sirop dans les verres aprés le transvasement.

L’adulte, de son point de vue, attend que I'enfant résolve ce conflit
en négligeant la différence du niveau du sirop dans les verres. |l raisonne
sur le concept de quantité et sait que ce concept ne peut étre compris
qu'en négligeant certaines données de I’observation. Mais lenfant,
confronté a une situation nouvelle, est a la recherche de tout indice
qui le renseigne sur les attentes de !'adulte et sur le but de la tache. |l
risque fort de considérer le transvasement du liquide et le changement
de niveau qui en résulte, comme les dimensions principales sur lesquelles
appuyer son raisonnement. C’est ainsi que I’enfant réinterpréte souvent
la consigne donnée par I'adulte de la maniére suivante: «Dans quel verre
le sirop monte-il le plus haut?» (Grossen, 1986).

Le paradoxe de cette situation de test est donc que pour partager ta
méme intersubjectivité que I'adulte, 'enfant doit comprendre qu'il doit
faire abstraction de ce qui fonde la situation immédiate a laquelle il est
confronté (les verres différents, les transvasements, les changements de
niveau du liquide, etc).

Ainsi, pour que I'enfant et I'adulte partagent sur ce point la méme
intersubjectivité, I'’enfant doit pouvoir faire abstraction de la situation
actuelle (le sirop dans les verres) et ne tenir compte que d’une notion
abstraite (la quantité) indépendante de toute la mise en scéne du test.

c) La familiarité du matériel

L.e matériel utilisé dans cette épreuve (les verres, le sirop) appartient
a l'univers quotidien de I’enfant qui y fait souvent référence, par exem-
ple:
- «C’est les mémes verres que chez nous, on en a des comme ¢a aussi»

- «Celui-a il est comme au bistrot»
- «...la tasse (= verre) est plus grande»

68



Ce matériel est cependant employé dans un but différent de celui
attendu par l'enfant, puisqu’il ne faut surtout pas boire le sirop dans
les verres. Il en résulte parfois quelques malentendus comme lorsque
I'adulte doit arréter I’enfant qui se précipite sur son verre pour en boire
le contenu! Comme le dit une enfant: «Je croyais que c’était pour boire»
ou une autre qui déclare d'emblée: «ll faut pas boire le sirop». L’enfant
doit réorganiser ses attentes initiales en fonction des indices qui lui sont
fournis, et ce n’est qu’a cette condition qu'il parvient a élaborer la
notion logique attendue par 'adulte.

On voit donc que la familiarité du matériel, qui est souvent consi-
dérée comme un critére important pour que I’enfant puisse comprendre
les données d'un probléme, ne constitue pas en soi un garant de la
compréhension de I’enfant. Au contraire, elle risque de confronter 'enfant
a des contradictions issues de I'utilisation a d’autres buts d’'un matériel
connu dans un contexte inhabituel.

d) La compréhension du contexte relationnel

La relation entre adulte et enfant en situation de test présente,
contrairement a la relation maitre-éléve, les deux particularités suivantes:

1°) L’adulte ne sanctionne pas la réponse de I'enfant et cherche a
rester neutre;
2°) i ne donne pas la réponse correcte a I'enfant.

L’adulte en situation de test a un rdle d’observateur neutre (nous
n’aborderons pas ici le probléme de cette «neutralité») qui évalue (pour
lui-méme) les capacités de I'enfant. Pour I'enfant, cette modalité
relationnelle est tout a fait inhabituelle. Dans le contexte scolaire, il
recoit habituellement des rétroactions de I’enseignant qui lui indiquent
(plus ou moins explicitement) si sa réponse est correcte ou non. Dans le
contexte familial aussi, I’enfant est habitué, a différents degrés et selon
différents modes, aux sanctions de 'adulte.

Mais en situation de test, I'adulte cherche le plus possible a ne donner
aucun indice qui permette a I'enfant d’évaluer sa réeponse et de prendre
appui sur une évaluation pour construire la réponse suivante. L’enfant,
de son cété, cherche activement a comprendre la situation dans laquelle
il est impliqué. Il cherche a donner une signification a ce contexte en
s’appuyant sur des indices présents dans la situation ou en faisant des
liens entre le contexte immédiat de la situation de test et d'autres
contextes qu'il connait, comme le contexte familial ou scolaire.

69



En voici quelques exemples:

- Chantal donne un jugement conservant que 'adulte lui demande de
justifier. Elle répond: «parce que la maitresse, elle nous explique
qu’on a la méme chose, on doit dire autant»;

- Cinzia affirme: «C’est ma maman qui m’a dit, et mon papa»;

- Annie constate: «Moi je fais ¢a aussi a la maison»;

- Paola justifie son jugement en disant: «...elle nous a appris la
maitresse»;

- Béatrice donne un jugement non-conservant: «parce que quand je bois
a la maison et mes soeurs elles s’arrétent pas a la méme chose... c’est

pour ¢a»

Les liens que I'enfant établit entre le contexte relationnel de la
situation de test et celui de la situation scolaire ont été particulierement
mis en évidence dans une recherche récente, dans laquelle I’enfant devait,
aprés avoir lui-méme passé un test, prendre le réle de I'adulte auprés
d’un autre enfant (Grossen, 1986).

Une situation nouvelle et inconnue pour I'enfant ne constitue par
conséquent pas pour autant une situation qui ne génére aucune repre-
sentation chez I’enfant. Au contraire les exemples cités montrent que
Penfant aborde une situation nouvelle en se référant aux connaissances
et aux représentations sociales qu'il a pu construire par ailleurs. Ce
faisant, il risque de lui donner une signification qui différe de celle que
lui confere I'adulte et de ne pas fournir la réponse attendue par I'adul-
te.

4. En conclusion

Dans ce chapitre, nous avons tenté de montrer comment I'élaboration
d’'une notion logique comme la conservation des liquides, est toujours
médiatisée par la situation de test dans laquelle elle est mise en oeuvre.
Nous avons par ailleurs tenté de mettre en évidence le fait que la
définition de la situation de test ne peut s’appuyer uniquement sur des
critéres objectifs, indépendants de I'observateur, mais passe toujours par
la perception que les acteurs sociaux en ont.

Les conclusions que nous tirons, dans I'état actuel de nos recherches,
peuvent se résumer ainsi:

70



- L’adulte et I'enfant n’ont pas d’emblée le méme point de vue sur la
tache a laquelle ils sont confrontés. lis entrent dans la situation avec
des attentes et des représentations trés différentes qui sont modulées
(notamment) par leur statut et leur rdle social respectifs, ainsi que
par ’état de leurs connaissances cognitives et sociales. Au cours de
leur interaction, l'adulte et Pentant coordonnent peu a peu leurs
points de vue et entrent dans un processus de construction de l'inter-
subjectivité qui, paradoxalement, ne semble pouvoir étre totalement
établie que lorsque I'enfant donne la réponse attendue par I'adulte.

- La familiarit¢ de I'enfant avec le matériel, la tache, le contexte
relationnel, etc, ne semble pas constituer en soi un critére qui assure
la concordance entre les attentes de I'adulte et celles de I'enfant.
En effet, un objet n'est pas familier dans I’absolu, mais toujours
relativement a un contexte donné. Ce contexte modifié, I'objet dit
«familier» peut changer de signification pour I'enfant et faire obstacle
a I'élaboration de la réponse attendue par ’adulte, au lieu de I"aider.

- |’élaboration d’une notion opératoire semble indissociable des proces-
sus de compréhension de la situation sociale qui 'a sollicitée.
L’évaluation du niveau opératoire de I'enfant est donc delicate et
semble devoir étre modulée par les attentes et les représentations
que I’enfant a de la situation de test.

La situation de test ne constitue pas une situation de rencontre
interculturelle, contrairement a celles qui sont évoquées dans cet ouvra-
ge. L’enfant en situation de test n’est pas confronté a un adulte étranger
appartenant a une autre culture. Pourtant, méme a I’échelle intraculturelle,
on peut considérer que I'adulte et I'’enfant appartiennent bien (en partie)
a des cultures différentes: Du point de vue de leur statut et de leur
role social, ils n’occupent pas le méme espace social, ils nont pas les
mémes connaissances de la situation de test dans laquelle ils interagissent
et ne construisent par conséquent pas les mémes représentations. Partant
de leurs positions sociales différentes, I'adulte et 'enfant vont tenter
de créer une intersubjectivité qui leur permettra de penser qu'ils
communiquent bien sur le méme objet, c’est-a-dire que dans Vhic et
nunc de leur interaction, ils ont construit une représentation commune
de la situation.

Cependant le fait méme que !'adulte ait lui-méme construit le test,
qu’il détienne la réponse correcte et, surtout, qu’il ait le pouvoir de
déterminer si ’enfant a (ou non) donné une réponse acceptable, montre
que la certitude de l'intersubjectivité ne peut vraiment étre établie qu’au
moment ou I'enfant parvient a donner la réponse attendue par |'adulte.

71



Toute autre réponse comporte toujours le risque que Penfant ait tenu
un raisonnement logique qui s’appuie sur d’autres prémisses que celles
de l'adulte, et que I'adulte n’a pas pu comprendre.

On voit donc que méme a I'intérieur d’'une méme culture et devant une
méme situation, les acteurs sociaux impliqués peuvent parvenir a une
compréhension trés différente de la situation et passer par une phase
dans laquelle il se sentent trés étrangers I'un par rapport a I’autre.

Bibliographie

Bell N., Grossen M., Perret-Clermont A.-N., Socio-Cognitive Confiict
and Intellectual Growth, in Berkowitz M.W. (ed), Peer Conflict and
Psychological Growth, San Francisco, New Directions for Child
Development n° 29, Jossey-Bass, 1985

Doise W., Mugny G., Le développement social de lintelligence, inter-
Editions, Paris, 1981

Donaldson M., Children’s Mind, Fontana/Collins, Londres, 1978

Grossen M., Interaction adulte-enfant dans une situation de test:
Présentation d’une recherche en cours, Cahiers de Psychologie, Univer-
sité de Neuchatel, 1986 B

Grossen M., Perret-Clermont A.-N., Quelques éléments pour une psycho-
logie sociale du développement opératoire de I’enfant, Revue Belge de
Psychologie et de Peédagogie, 45, 1983, 184, 121-131

Perret-Clermont A.-N., La construction de !'intelligence dans I'interaction
sociale, Berne, Peter Lang, 1979, 1986

Rommetveit R., Language acquisition as increasing linguistic structuring
of experience and symbolic behaviour control, in WERTSCH J.V. (ed),
Culture, Communication and Cognition: Vygotskian Perspectives,
Cambridge, University Press 1985

Roux J.-P., Gilly M., Aide apportée par le marquage social dans une
procédure de résolution chez des enfants de 12-13 ans: données et
réflexions sur les mécanismes, Bulletin de Psychologie, XXXVIIl, n°®
368, 1984, 145-155

72




Dialogue de sourds ou communication?
Approche linguistique de l'interculturel

Jean-Frangois De Pietro
Université de Bale

Au moyen d’une approche microanalytique d’interactions concrétes
entre des ressortissants de cultures diverses, nous tenterons dans cet
article d’illustrer une des contributions possibles de la linguistique a la
problématique interculturelle. Plus précisément, nous envisagerons quel-
ques phénoménes langagiers -malentendus, procédés d’auto/hétérofaci-
litation, alternances codiques, etc.- qui nous paraissent caractéristiques
des différentes formes que peut prendre la communication interculturelie.
Nous aborderons parallélement ces interactions d’un point de vue socio-
linguistique afin de mettre en évidence les liens entre les composantes
sociales, culturelles et linguistigues de la communication. Ce faisant,
nous espérons contribuer a une meilleure compréhension des éléments
qui concourent a la réussite ou a ’échec de la communication intercul-
turelle et participer au développement d’une pédagogie interculturelle.

1. L’'interaction interculturelle

La linguistique occupe, parmi les sciences humaines, une position
privilégiée pour relier deux problématiques qui ont pris ces derniéres
années une grande importance: I'interculturel d’'une part, et la communi-
cation de 'autre. Globalement, I'objet de cette mise en relation, et sur
lequel portent de nombreux travaux, pourrait étre défini de la maniére
suivante: toute forme de communication, de nature principalement verbale,
qui, sous diverses modalités, met en présence une pluralité de cultures
et/ou de codes linguistiques. Nous 'avons quant a nous' abordé non pas
dans une perspective généralisante, mais dans ses manifestations les
plus concrétes et immédiates: les interactions entre ressortissants de
langues et de cultures différentes. Cela peut paraitre d’'une importance
secondaire, surtout si 'on compare a d’autres approches, apparemment
plus fondamentales et plus «engagées», qui tentent de comprendre les
causes des inegalités culturelles, des difficultés de la communication
interculturelle, etc. Nous essaierons de montrer que ce n’est pas le cas,
et ce pour quatre raisons:

73



1. Le comportement interactif des individus reflete et exprime ces
déterminations extérieures (inégalités, représentations interculturelies)
qui conditionnent la communication interculturelle.

2. En tant qu’unité de communication, I'interaction entre deux ou plusieurs
individus représente en effet une co-construction du sens dans laguelle
chaque protagoniste introduit sa propre réalité culturelle et I'image
qu’il se fait de celle(s) de son (ses) vis-a-vis. Elle constitue ainsi le
point de convergence de plusieurs dimensions constitutives du contact
interculturel: codes et statuts respectifs des interlocuteurs, attentes
réciproques, représentations, présuppositions, etc.

3. Dans l'interaction, tous ces éléments, en partie définis par les cultures
dont ils sont issus, sont cependant négociés par les partenaires. Dés
lors, iis se modifient et se fondent dans une nouvelle réalité, a
proprement parler interculturelle. L'interaction permet donc de saisir
a la fois le jeu des déterminations propres aux cultures en contact
et les modifications qu’elles subissent lors d’un tel contact.

4. Dans I'interaction se manifestent, par conséquent, sous forme d’obser-
vables sémiotiques divers (gestuels, vestimentaires, linguistiques, etc),
des comportements spécifiquement interculturels, qui sont en partie
précodés mais qui laissent une large part a I'invention de I'individu
(métissage, créativité lexicale, vestimentaire, etc).

C’est pourquoi l'interaction représente selon nous un lieu d’obser-
vation ideal, le lieu méme ou se joue - a travers des processus
d’ajustement mutuel, de remise en question des normes acquises, mais
aussi de blocage qui conduisent alors a l'incompréhension - le contact
interculturel. C’est 1a, entre des individus concrets, que se décide
finalement la réussite ou I'échec de la communication interculturelle!

llustrons tout de suite cela par un exemple, par ailleurs banal. |l
s’agit de linterview, en frangais, par un groupe d’étudiants en
linguistique,d’un artisan suisse alémanique (A), dialectophone, germano-
phone et ayant des connaissances rudimentaires en frangais:?

(1) N(atify  mais. euh. euh. ils sont. fixés en fonction de quoi les prix?...
A(lloglotte) comment?
en fonc-. euh. euh. enfin on les fixe en fonction de quoi les
prix? en fon-. en fonction des autres marchands: ou bien
en fonction... du travail qu’'on a pris. jentends. ¢a prend
combien de temps par exemple pour fabriquer une ceinture
comme ¢a?...

74



A combien?

N de temps... c’est. c’est long a fabriquer une ceinture?

A ouais ouais je-je fabrique aussi des autres affaires... je
travaille aussi pour PTT.. pour le: canton: Bale-campagne..
je. je. je besoin ¢a pourquoi... le vie est cher et...

N ouais c’est vrai c’est clair.

Il s’agit la d'un exemple de malentendu non dissipé, caractéristique
de ce que peut étre la (non-)communication interculturelle. C’est, pour
ainsi dire, un dialogue de sourds! Mais a qui la faute? a A, le partenaire
linguistiquement faible, en raison de ses lacunes linguistiques?.a la native,
en raison peut-étre d’une attitude négative, teintée de xénophobie, qu’elle
témoignerait a I'egard de son vis-a-vis? Spontanément, en tout cas,
c’est le plus souvent dans ces termes que nous avons tendance a poser
le probléme dans des situations. similaires. Or, ici, si les difficultés
linguistiques de A sont évidentes, la prise en considération du reste de
Pinterview montre que la bonne volonté de N ne peut étre mise en doute.
Celle-ci ne porterait par conséguent aucune responsabilité dans ce
malentendu! Répondre ainsi, cependant, reviendrait justement a négliger
le caractére interactif de la communication. En effet, le malentendu est
suscité a la fois par les lacunes linguistiques de A et par les difficultés
de I'enquétrice francophone a se représenter ces lacunes et a adapter
sa maniere de parler: devant I'incompréhension initiale de A et a sa
demande de clarification («<comment»), N s’avére incapable de proposer
une véritable variante a sa premiére formulation - qui se caractérise
par l'utilisation d’un lexique relativement complexe («fixer», «en fonction
de») et d’une structure passive et segmentée (reprise pronominale du
sujet «les prix» qui, lui, est déplacé en fin de proposition). Confrontée
aux difficultés de A, N ne parvient donc pas a proposer d’alternative
plus claire. Soupgonnant probablement cela, elle introduit alors, pour
illustrer son propos, une nouvelle question qui pose a son tour des
difficultés de comprehension a A et qui va finalement provoquer le
changement thématique que !’on observe ici. Pourtant, 'aspect le plus
symptomatique de cet échange réside dans le fait que N, ne pouvant
surmonter |’obstacle auquel elle se trouve confrontée, accepte la réponse
non-pertinente de A, renongant ainsi a obtenir I'information voulue. On
«navigue» ainsi dans une sorte d’illusion de communication, favorisée il
est vrai par 'absence d’un enjeu explicite qui présiderait a I'échange.
La cause du malentendu est donc bien ici de nature interactive: dans
Fabsence ou l'inadéquation des stratégies d’ajustement auxquelles les
interlocuteurs doivent impérativement recourir en situation de
communication interculturelle caractérisée par une grande inégalité de
maitrise du code utilisé.

75



Certes, le «bonheur» de la communication ne repose pas seulement -
et peut-étre pas prioritairement - sur I’absence d’incompréhensions de ce
type, et peu d’interactions en sont totalement exemptes; mais dans la
communication interculturelle, les obstacles potentiels sont trop nombreux
pour qu’on renonce a les résoudre sans tomber dans un climat de
malentendu, voire de malaise, généralisé!

Il nous parait par conséquent important de mettre 'accent sur la
nature interactive, trop souvent négligée, de la communication intercul-
turelle, d’insister sur le caractere collectif de la construction du sens -
que cette «collaboration» prenne la forme d’une coopération accrue,
d'une entraide absolument nécessaire en contexte interculturel ou que,
pour diverses raisons (xénophobie, racisme ou toute autre attitude
négative), elle devienne problématique et génere conflits et blocages
dans le déroulement du procés communicatif. Il en découle, pour nous
linguistes, une approche microanalytique et qualitative de conversations
enregistrées, et parfois filmées, dans des espaces de la vie quotidienne
rendus significatifs par Pinteraction de protagonistes issus de cultures
différentes. Dans ces conversations, nous analysons avec minutie les
obstacles qui apparaissent, les procédés mis en oeuvre pour les éviter
ou les surmonter, toutes les particularités qui témoignent d’un contact
interculturel, afin de mieux comprendre le jeu des divers facteurs (linguis-
tigues, culturels, etc.) qui donnent a linteraction interculturelle sa
configuration spécifique et qui en déterminent les chances de succes.

2. Quelques phénomeénes caractéristiques de la communication inter-
culturelle

Nous allons examiner encore un exemple révélateur des divers éléments
qui menacent le bon déroulement de la conversation; puis, nous
présenterons des procédés interactifs qui se révélent plutét efficaces,
aptes a réduire la distance qui sépare les cultures et a créer ainsi un
véritable «espace» interculturel.

L es divergences entre les codes respectifs des interlocuteurs, I'inégalité
de maitrise de la langue utilisée, constituent la principale cause de
malentendu. Cependant, en situation interculturelle moins encore
qu’ailleurs, le code linguistique n’admet d’étre isolé des autres compo-
santes de la communication. L'exemple suivant, emprunté a Deulofeu et
Taranger (1984) et a Giacomi et Véronique (1986), nous semble particu-
lierement apte a illustrer comment, en contexte interculturel, les scripts

76



et les attentes réciproques des partenaires peuvent influencer linter-
pretation des énoncés et le déroulement d’un échange. Celui-ci se déroule
dans une agence de voyage, un migrant d’origine marocaine simule I'achat
d’un billet:

Monsieur..

je partir a Casablanca Maroc

par quoi vous voulez partir?

c’est beaucoup de problémes la-bas papa malade je partir tout
de suite

je comprends pas la qu’est-ce que vous voulez ou vous voulez
aller?

(2

Z »zZz>rZ

Apparemment, rien que de trés banal ici! L’alloglotte ne comprend pas
la question de 'employé, ou du moins Vinterpréte de maniére erronée
en confondant «par quoi» et «pourquoi». L’employé affirme alors ne pas
saisir la réponse de A - réponse qui parait pourtant relativement claire...-,
interrompt le cours de I’échange et reprend I'interaction a son début.
Mais que se passe-t-il vraiment? On peut supposer que, en raison de
ses difficultés de compréhension, A élabore sa réponse en se demandant
quelle indication I’agent de voyage peut le plus vraisemblablement attendre
de lui a ce point de linteraction et il fournit alors a I'employé des
justifications a son voyage. Il considére donc comme prévisible une
question qu'un locuteur natif, quel qu’il soit, jugerait impertinente. On
assiste dés lors a un conflit de «scripts» d’interaction, qui apparait -
cela n'est pas un hasard - dans une interaction entre un natif et un
migrant. C’est donc bien une divergence d’ordre socioculturel, entre les
scripts du natif et du migrant, qui, alliee aux habituelles difficultés
d’ordre linguistiques, est ici la cause du malentendu.

Nos premiers exemples illustrent la diversité des facteurs qui risquent
a tout moment de perturber la communication interculturelle. lls mettent
ainsi en évidence la nécessité d’'une coopération accrue des interactants,
sous la forme d’activités communicatives et métacommunicatives d’ajus-
tement codique, de négociations relatives a la signification des mots,
d’anticipation - ou, le cas échéant, de résolution - des obstacles, etc.
En analysant ainsi plusieurs interactions interculturelles, nous parvenons
progressivement a cerner les caractéristiques de ce «bricolage interactif»:
par exemple, on observe en régle générale une activité «hétérofacili-
tatrice» de la part du partenaire dans la langue duquel se déroule la
communication: reformulations, corrections, ralentissement du débit,
recherche de saillance prosodique, guidage syntaxique, etc.; l'alloglotte,

77



quant a lui, peut recourir a des gestes, parfois a sa langue maternelle,
il peut créer de nouvelles unités lexicales, demander une reformulation,

ou

encore simplifier ses énoncés syntaxiquement et morphologiquement.

Nous ne pouvons, dans un article si bref, qu’illustrer succinctement ces
mécanismes conversationnels qui permettent au contact interculturel de
s’établir. Voici donc, pour conclure sur ce point, un dernier exemple -
extrait d’'une conversation entre un Romand et une étudiante suisse
alémanique - qui comporte plusieurs des ces procédeés caractéristiques de
la communication interculturelle:

)

N (...) donné aucune bonne excuse. et puis j'étais rond. sodl.
betrunken...

ah: il avait été en eh. il a eu une ivresse

ouais. il était soll

soll N et puis. eh aucune bonne excuse. keine gute Entschul-
digung

1 ja

okay?

bonne excuse et

aucune bonne excuse et sodl.

soul.. sodl. c’est la méme chose qu'ivre que ivre?

ivre? c’est la méme chose ivre, soul. betrunken. besoffen
ouioui  oui mhm

>Z2rzZz>»Z2>» >P»Z>r

Dans le désordre, nous observons en effet ici:

78

deux autocorrections de A («il avait été en eh. il a eu une ivresse»,
«qu’ivre que ivre»)

une demande de clarification de A («soul...sodl. c’est la méme chose
qu’ivre»)

une premiére reformulation de N, qui propose de lui-méme, dans la
méme langue - mais dans un registre plus «standard» - un synonyme
du terme supposé problématique («rond. soGl»)

d’autres reformulations de N, mais dans la langue de A cette fois-ci;
reformulations qui conduisent ainsi les interlocuteurs a produire des
«marques transcodiques», c’est-a-dire des marques qui, dans le dis-
cours, matérialisent sous diverses formes (calques, emprunts, change-
ments de langue, etc.) la rencontre de deux, ou plus, systemes linguis-
tiques.

un changement de langue de A («ja.ja»), induit par la reformulation
antérieure, elle-méme sous la forme d’une marque transcodique, de N;
etc.



3. Diversité de la communication interculturelle

Selon les relations qu’entretiennent les interlocuteurs, le contexte
social de linteraction, ses objectifs, etc, il existe en fait plusieurs
modalités de communication interculturelle. L’analyse linguistique
d’interactions concrétes, par exemple des marques transcodiques qu'elles
peuvent comporter et des fonctions interactives remplies par celles-ci,
met en évidence cette diversité et ses conséquences sur la maniére dont
peut étre vécu le contact interculturel. Chaque interaction interculturelle
doit étre selon nous située le long de deux axes:

a) un axe unilingue/bilingue

L’interaction est unilingue si elle se déroule exclusivement dans une
seule langue, généralement celle de I'un ou I'autre interlocuteur; et elle
se caractérise des lors par une asymétrie plus ou moins forte, corrélative
de l'inégalité des interactants dans la maitrise du code, linguistique et
culturel, utilisé. Dans une telle situation, I'un des participants, lallo-
glotte, est contraint @ mettre entre parenthéses sa langue maternelle, a
faire abstraction d’une part fondamentale de sa compétence et de son
identité culturelle. La communication tend vers le pdle bilingue, par
contre, lorsque les deux langues en contact interviennent dans linter-
action, sous forme de marques transcodiques en particulier. La fréquence
et la fonction de ces interventions peuvent cependant varier fortement
d’une interaction a l'autre. Signalons de plus qu’une interaction bilingue
n'exclut nullement une asymétrie linguistique des interlocuteurs
relativement aux codes utilisés.

b) un axe endolingue/exolingue

L'interaction est exolingue? lorsque les divergences entre les répertoires
linguistiques respectifs des interlocuteurs - ainsi que I'asymeétrie qui en
découle - apparaissent comme constitutives du fonctionnement de l'inter-
action; c’est-a-dire lorsque le recours a des procédés d’ajustement réci-
proque, d’auto/hétérofacilitation, etc., devient un trait saillant de la com-
munication. C’est le cas dans tous les exemples que nous avons envi-
sagés jusqu’a présent. Enfin, I'interaction est endolingue lorsque les diver-
gences codiques ne représentent plus une donnée pertinente dans I’orga-
nisation de la conversation, autrement dit lorsqu’elles ne sont plus percues
comme significatives par les interactants. Nous pouvons résumer ces
diverses formes de communication au moyen d'un schéma représentant

79



un espace variationnel bi-dimensionnel, délimité par deux axes et organisé
autour de quatre situations prototypiques, les interactions endolingue/-
unilingue (1), exolingue/unilingue (2), exolingue/bilingue (3) et endolingue/-
bilingue (4):

exolingue (2) _ (3)
7
e
Fd
e
P
rd
e
rd
Fe
e
_ Pe
endolingue (1)~ (4)
unilingue bilingue

Ce schéma mériterait évidemment d’étre précisé et affiné.
Contentons-nous de trois remarques:

1. Toute communication, quelle qu’elle soit, présuppose en fait des
divergences entre les codes respectifs des interlocuteurs. Cela est vrai
deja lorsque deux locuteurs d’'une méme langue communiquent car la
variation est un phénomeéne inhérent a toute langue. Ca I'est d’autant
plus lorsque des langues différentes entrent ainsi en contact. Cepen-
dant, les conségquences de ces divergences sur le déroulement de
Pinteraction peuvent étre trés variables: elles dépendent fonda-
mentalement des interlocuteurs, de la maniére dont ils pergoivent et
interprétent les divergences en fonction de 1a situation d’interaction.

2. La communication endolingue/unilingue, notre premier péle, n’est
évidemment pas interculturelle. De plus, et cela découle de notre
remarque précedente, elle ne représente pas, contrairement aux
apparences, la forme la plus fréquente. C’est l'interculturalisme qui
constitue la régle, I'«<endogamie» - culturelle et linguistique -
'exception! Cependant les locuteurs croient souvent se trouver en
situation endolingue...

80



3. La communication endolingue/bilingue représente une situation parti-
culierement intéressante et, d’ailleurs, quelque peu paradoxale: com-
ment peut-il exister une situation bilingue qui soit simultanément
endolingue? Une situation fondée sur la pluralité linguistique et
culturelle et qui pourtant soit percue par les protagonistes comme
dépourvue de divergences significatives? La encore, ce sont les mar-
ques transcodiques qui nous permettent de fonder, en quelque sorte
matériellement, nos analyses. Les alternances codiques, les change-
ments de langue y sont en effet fréquents et particuliérement saillants.
En voici deux exemples extraits d’entretiens effectués par des enqué-
teurs eux-mémes bilingues dans des familles migrantes, espagnoles,
italiennes et suisses alémaniques, a Neuchatel (Suisse):

(4) pere tuveux aussi toi. chef? oui? wevel? (combien?)
fils HALB (moitié)
pére JO HESCH EN AHNIG (rien que ¢a)

(5) mere si vede sempre 'e stesse cose... si ferma {a a vedere un po’
di lago ET PUIS... finita eh!

Dans ces exemples, les marques transcodiques ne servent pas seule-
ment, ni principalement, a faciliter I'intercompréhension, comme ce serait
le cas dans une conversation exolingue; elle remplissent diverses fonc-
tions telles que la sélection de I'un ou P'autre interlocuteur [cf. (4)], la
synchronisation interactionnelle [cf. (4)], la structuration du discours
[cf. (5)], I'ancrage référentiel dans la région d’accueil ou d'origine,
Pimplicitation conversationnelle, etc. A travers elles, les interlocuteurs
exploitent, a des fins communicatives diverses, les ressources qui leur
sont fournies, en raison de leur bilinguisme, par les langues en présence.
Il s’agit ainsi d’'un procédé linguistique qui appartient pleinement a leur
compétence communicative, mais un procédé qu'ils n’exploitent réellement
que lorsqu’ils peuvent actualiser la totalité de leur compétence bilingue
et biculturelle, c’est-a-dire lorsque la situation ne linterdit pas, qu'ils
communiquent avec un interlocuteur lui-méme bilingue et qu’ils consi-
dérent comme faisant partie du méme groupe (bi-)culturel qu’eux. Autre-
ment dit, lorsqu’ils catégorisent la situation comme endogéne... C’est
donc la «connivence», réelle ou postulée, des interlocuteurs qui fonde
ici 1a possibilité des alternances d’un code a l'autre, d’un univers cultu-
rel a l'autre. Et nous devons par conséquent caractériser ces interactions
comme endolingues, quoiqu’elles impliquent également une pluralité
culturelle qui n’apparait cependant plus comme un «obstacle» entre les
individus, mais agit a 'intérieur méme de ceux-ci.

81



Il peut sembler paradoxal de postuler ainsi I'existence d’un «inter-
culturel endogéne», mais cela nous paraissait nécessaire afin de legitimer
ce comportement caractéristique de nombreux migrants, méme s’ils ne le
revendiquent généralement pas. !l nous importait de souligner les aspects
positifs, créatifs d’'une telle situation, trop souvent percue comme une
déficience linguistique, une exclusion: les migrants étant pergus comme
n'appartenant vraiment ni a leur communauté d’origine, ni a leur commu-
nauté d’accueil! Or, nous voyons que ceux-ci recréent dans leurs prati-
ques une réalité spécifique qui nous apparait comme I'essence méme de
l'interculturalisme?.

4. Sociolinguistique de la communication interculturelle

Ceci dit, nous avons jusqu'a présent insisté sur différents aspects
formels et fonctionnels qui expriment le caractére interculturel d'une
interaction et semblent en déterminer les chances de succes - comme si
les échanges interculturels pouvaient étre envisagés uniquement en termes
d’efficacité communicative! Une telle approche serait évidemment
insuffisante, voire trompeuse, si elle n’était complétée par une «socio-
linguistique» de la communication interculturelle qui étudie entre autres
la signification sociale et culturelie des procédés mis en oeuvre®, les
liens entre le comportement linguistique et les relations hiérarchiques
qu'entretiennent les interlocuteurs, la maniére dont les personnes
concernées se représentent et vivent ces interactions, etc. Faute de
place, nous nous contenterons d’illustrer, au moyen de deux remarques,
la complexité des rapports entre composantes linguistiques et sociocul-
turelles de I'interaction.

1. Les procédés conversationnels mis en oeuvre par les interlocuteurs
reflétent et induisent les relations de place qu’ils entretiennent au sein
de linteraction. Dans une conversation exolingue, par exemple, les
corrections proposées par le natif expriment - et peuvent servir parfois
a renforcer - la position dominante quil occupe dans I'échange, en raison
de sa maitrise supérieure du code utilisé. En voici deux exemples, I'un
«normal» et typique d'une conversation exolingue [(6)], 'autre extréme
et, il est vrai, quelque peu «pathologique» mais a ce titre tout a fait
significatif de ce que peut donner une telle interaction lorsque le locuteur
natif ne témoigne d’aucune bonne volonté et refuse d’ajuster sa norme
a celle de I'alloglotte [(7)]:

82



ou grande cousine mais c’est pas ta cousine
eh: . cousine second degré
mh mh avec Thérése

(6) A les autres gens, euh:. allent.. les autres vont a:.. a une.. a une
village
N au. au village
A au village oui. hum. pou danse
(7) A pour eh:.. la rencontre avec ma cousine Teresa
N c’est pas ta cousine
A mais oui
N non
A mais oui
N c’est ta petite cousine
A eh:
N
A
N

De méme, par les marques transcodiques qu'il introduit lorsqu’il procéde
a des reformulations intercodiques [cf.(3)], le natif accroit son contréle
sur la co-construction du sens par les partenaires et marque en quelque
sorte son emprise sur le répertoire verbal de son interlocuteur.
Inversément, les demandes de reformulation, les énoncés inachevés de
I'alloglotte exhibent sa dépendance. On ne peut donc se contenter d’établir
Iefficacité relative de ces procédés conversationnels sans tenir compte
des implications relationnelles de leur utilisation. Il se dégage ainsi toute
une éthique de la communication interculturelle: a la base, une asymétrie
inévitable mais ensuite ce que les interlocuteurs - le partenaire
«linguistiquement» fort en particulier - en font. Le natif peut en effet
atténuer l'inégalité fonciere de I'échange, en élargissant ses normes, en
recourant a des procédés de figuration - le rire joue a cet égard un
role trés important. Mais il peut aussi renforcer cette inégalité en jouant
le censeur, en simplifiant abusivement, en adoptant une attitude
«peédagogique» qui peut devenir infantilisante pour son vis-a-vis, etc.

2. Sur la base d’exemples concrets (entretiens dans des familles migrantes,
etc.) qui mettent en évidence [I'utilisation, sous certaines conditions,
d’'un véritable «parler bilingue» (Grosjean 1982), nous avons postulé
ci-dessus l'existence d'une forme de communication interculturelle qui
serait a la fois endolingue et bilingue et dont nous supposions, de plus,
qu’elle était corrélative, pour les migrants, de I'émergence d’une nouvelle
identité, bi- ou inter- culturelle. Cependant, une telle identité n’est
généralement reconnue ni par les représentants monolingues des régions
d'origine et d’accueil, ni par les migrants eux-mémes qui I’actualisent

83



pourtant dans leurs pratiques; ceux-ci, en effet, tendent plutét a donner
de leur situation une image négative, décrivant par exemple leur maniére
de parler en des termes péjoratifs tels que «birchermuesli», «minestrone»,
etc.

Comment expliquer ces représentations négatives a I'égard du parler
bilingue? Il faut bien sir tenir compte ici du statut social qui, dans nos
régions, est généralement I"attribut des migrants, des «rapports de force»
entre communautés monolingues et bilingues; mais il ne faut pas négliger
non plus I'influence des représentations linguistiques intériorisées par les
individus au cours de leur scolarisation et a travers le discours normatif
des puristes de la langue - et de la race?... - qui répugnent a tout
métissage, quel qu’il soit, et méme si celui-ci s’avére, dans son contexte
social propre, une réponse créative et appropriee!

Autrement dit, ce sont donc des facteurs d’ordre social et culturel,
qui empéchent, dans la plupart des casS, I'émergence d’une véritable
identité bilingue et biculturelle, identité qui est pourtant actualisée dans
les pratiques interactives de ces migrants. Cela démontre clairement la
complexité des rapports entre le comportement linguistique et les repré-
sentations de celui-ci, ainsi que Vimpossibilité d’étudier la composante
linguistique de la communication interculturelle indépendamment de ses
composantes sociales et culturelles.

Par ailleurs, et plus globalement, nous pouvons remarquer que ces
facteurs sont I'expression d’un refus, fort répandu, d’accorder une place,
une existence réelle a linterculturel - et ce au nom de cultures
prétendument homogénes, clairement délimitées et imperméables. Dans
cette conception, I'interculturel n’est qu’un passage d’une culture ai’autre,
qu’une transition que les individus concernés sont condamnés a vivre
soit comme une assimilation progressive de la langue/culture d’accueil -
avec un rejet simultané de la langue/cuiture d’origine -, soit comme une
exclusion sociale... Pourtant - et heureusement! -, cela revient a nier
les ponts qui existent, les processus de création et d’ajustement réciproque
gu’on peut parfois observer dans les interactions interculturelles concrétes
- et qui sont mis en évidence par notre maniére d’aborder I'interculturel!



5. En guise de conclusion

Nous espérons avoir suggéeré ici !'intérét d’une approche microlin-
guistique et interactionniste, qui permet selon nous de saisir linter-
culturel «sur le wif», c’est-a-dire 1a ou apparaissent, produits par des
individus concrets, divers phénomenes, souvent a peine perceptibles et
apparemment banaux, mais qui justement sont révélateurs d’'un véritable
interculturalisme, qui se situent en quelque sorte entre les langues, entre
les cultures, et qui rendent possible - non sans difficultés bien sir - la
communication interculturelle, le rapprochement entre ce qui est initia-
lement séparé. Ces phénomeénes ne peuvent cependant étre envisageés
d'une maniére purement technique, en tant qu’ils rendent possible la
communication. Comme tous les objets symboliques, ils sont I’objet de
représentations sociales, diverses, et ils générent eux-mémes des rela-
tions entre les sujets qui les échangent. A ce titre, ils reflétent par
conséquent une réalité sociale historiquement marquée - les contacts
interculturels - mais contribuent simultanément a construire et définir
cette réalité: produits d’une situation interculturelle, ils produisent de
Pinterculturel!

D’autre part, nous avons voulu montrer qu’il n'existe pas une mais
plusieurs modalités de communication interculturelle qui, toutes, impliquent
la mise en oeuvre de moyens conversationnels en partie spécifiques.
Ainsi la rencontre, au sein d’'une instance de communication, de plusieurs
cultures est, dans le cas d’une conversation «exolingue», la source d’un
déseéquilibre qui se manifeste, dans la forme méme de la communication,
au travers des obstacles et des stratégies utilisées pour les surmonter -
ou parfois les renforcer; mais cette rencontre peut aussi, dans le cas
d’interactions entre migrants par exemple, exprimer ou susciter la
connivence entre les interlocuteurs et fonder - si les obstacles extérieurs
ne sont pas trop forts - une nouvelle identité, a proprement parler
«inter-» ou «bi-» culturelle.

Nous voulions finalement insister sur la dimension interactive de la
communication. les protagonistes doivent nécessairement participer
conjointement a la définition de la situation, ils doivent travailler ensemble
a la construction du sens, ils doivent s'ajuster mutuellement s'ils veulent
réellement communiquer. Au-deld des données initiales, telles que le
degré de maitrise du code utilisé, la réussite des échanges interculturels
est ainsi subordonnee a la collaboration des partenaires: elle reste toujours
dépendante de l'autre.



Pourtant, la bonne volonté ne suffit pas! C’est pourquoi nos recher-
ches nous semblent de nature a contribuer au développement d’un ensei-
gnement interculturel. De nos analyses ressort en effet la nécessité
d’une sensibilisation des locuteurs - en tant qu’alloglotes potentiels mais
aussi, et peut-étre surtout, que natifs! - aux moyens qu’ils emploient
plus ou moins consciemment dans leur comportement interactif: ceux-ci
facilitent-ils ou non la communication? Accentuent-ils ou atténuent-ils
Fasymétrie relationnelle inhérente aux échanges exolingues? etc. Une
telle sensibilisation peut étre obtenue par différents moyens: recueil et
analyse de documents authentiques, exercices pratiques dans des situa-
tions quotidiennes propices aux rencontres avec des ressortissants d’autres
cultures, élicitation et discussion des représentations attachées aux diver-
ses formes de la communication interculturelle, etc’. Ainsi, une véritable
pédagogie interculturelle ne pourra se contenter d’accroitre la com-
préhension «passive» des autres cultures par un enseignement de la
différence et de la tolérance; elle devra également viser a I’acquisition
d’une réelle compétence communicative interculturelle consistant en la
capacité d’'utiliser de maniére appropriée ces mécanismes interactifs qui
représentent tout a la fois I'outil et 'expression de ’interculturalisme.

Notes

1. Ce texte, qui n'engage que son auteur, est issu de recherches consacrées successivement au
bilinguisme de migrants a Neuchatel (Suisse) puis a I'étude dinteractions verbales
intercuiturelles et menées, sous 'egide du Fonds national suisse de 1a Recherche scientifique,
par les personnes suivantes: J-L. Alber, D. Baggioni, F. Del Coso-Calame, F. Grosjean, M.
Haus, G. Ludi, M. Matthey, Ph. Maurer, B. Minch, C. Oesch-Serra, B. Py el le soussigne.
Pour une présentation plus approfondie de ces recherches, voir Lodi et Py (a paraitre), Alber
et de Pietro (1986), Alber et Py (1986), elc.

2. Tous les exemples presentés ici, sauf le quatrieme, ont é1é recueillis et lranscrits dans le
cadre de nos recherches. Les conventions de transcription sont les suivantes:
g

:pause {nombre de points proportionnel a la longueur)
:allongement
(XXX) :passage incompréhensible
séquences énoncées simultanément, les parties concernées sont soulignées.
natif, it s'agit d'une simplification commode pour désigner le partenaire linguistiquement
fort, dans la langue duquel se déroule I'interaction.
:alioglotte, partenaire dont la langue d'interaction n'est pas la langue maternelle.

Terme proposé par R. Porquier (1984)
. Voir a ce propos Grosiean (1982), Gumperz (1982), Liidi et Py (1986)

. Voir a ce propos !'excellent article de Valdman (1977) qu met en évidence les connotations
socioculturelles négatives qui, dans les «Aventures de Tintin», sont attachées a I'utilisation
du frangais simplifié.

o oa e > oz

86



6. Certains groupe sociaux peuvent en effet faire exception. L'exemple des Chicanos, migrants
d'origine latino-américaine aux Etats-Unis, est a cet égard particuliérement intéressant.

7. Ces moyens, et d'autres, sont mis en pratique dans une méthode de francgais destinée aux
«réfugiés», réalisée conjointement par une enseignanle spécialisée el un membre de notre
équipe. Cf Chr. Rufer et Al. (1986). «Vous’ di’ comment?», Apprendre a communiquer en
frangais, Neuchatel, Ecole normale.

Bibliographie

Alber, J.-L., de Pietro, J.-F. - Approche des phénomeénes interculturels a
travers I'étude de la conversation exolingue, L’interculturel en éducation
et en sciences humaines, Service des publications, Université de
Toulouse-Le-Mirail, Toulouse, 1986, pp 509-518.

Alber, J.-L., Py, B. - Vers un modele exolingue de la communication
interculturelle: interparole, coopération et conversation, Etudes de
linguistique appliquée, 61, 1986.

Deulofeu, J., Taranger, M.C. - Relations entre le linguistique et le culturel:
microscopie de quelques malentendus et incompréhensions, in Noyau,
C., Porquier, R. (Eds) - Communiquer dans la langue de I'autre, Presses
Universitaires de Vincennes, Paris, 1985, pp 99-129.

Giacomi, A., Véronique, D. - Situations interculturelles et apprentissage
du frangais par des travailleurs marocains arabophones, L’interculturel
en éducation et en sciences humaines, Service des publications,
Université de Toulouse-Le-Mirail, Toulouse, 1986.

Grosjean, F. - Life with two Languages: an introduction to Bilingualism,
Harvard University Press, Cambridge/London, 1982. Gumperz, J.-J. -
Discourse strategies, Cambridge University Press, Cambridge, 1982.

Ludi, G., Py, B. - Etre bilingue, Collection Exploration, Ed. Peter Lang,
Berne, 1986

Porquier, R. - Communication exolingue et apprentissage des langues,
Acquisition d’une langue étrangére Ill, Presses Universitaires de
Vincennes et Centre de linguistique appliquée, Paris et Neuchatel,
1984, pp 17-47.

Valdman, A. - L'effet des modéles culturels sur I’élaboration du langage
simplifié (foreigner talk), in Corder, S.P., Roulet, E. (Eds)- The notions
of simplification, interlanguages and pidgins and their relation to
second language pedagogy, Université de Neuchatel, Faculté des Lettres
et Droz, Neuchatel et Geneve, 1977, pp 114-131.

87



Concevoir et mettre en oeuvre des démarches
pédagogiques adaptées

aux situations multiculturelles

89



Formation a I'enseignement interculturel

Raimundo Dinello
Université Libre de Bruxelles
Séminaire de Sociologie de I’Education

CONSTATS DE REALITE

L’enseignant est le facteur-clé de ’enseignement, c’est lui qui peut
pratiquer I'art d’éduquer tout en transmettant des connaissances, lui qui
attise les forces des éléves pour que, chaque jour, ils s’adonnent a
I'apprentissage. Néanmoins, ces derniers temps, on a tout misé sur la
technique d’enseignement en recherchant une efficacité qui, finalement
a conduit a des pourcentages trop élevés d’échecs scolaires.

Nous devons confronter nos méthodes didactiques aux chiffres statis-
tiques de la déperdition scolaire révélateurs des conséquences reelles de
I'exercice professionnel. Ce phénoméne, qui a trait aux personnes et aux
méthodes, nous le développerons ici tout particuliérement, appliqué a la
situation spécifique de I'enseignement en classe interculturelle.

Prenons comme tableau d’étude les chiffres ci-aprés: ils ne sont ni
trop neufs ni trop vieux, mais représentatifs de la réalité scolaire des
quinze derniéres années. Nous pouvons bien comprendre que les enfants
qui réussissent sont ceux qui retrouvent le méme code socio-culturel a
la maison et a I’école. L’école ne se présente comme «normale» - & savoir
apte a faire réussir plus de 80% des éléves - que pour les enfants
d'enseignants et de cadres; c’est-a-dire pour une population qui connait
bien I'école, qui a réussi son cursus scolaire, et qui peut assurer a I'enfant
un suivi des devoirs scolaires.

Si nous comparons les colonnes des plus favorisés, nous constatons

que les enfants d’enseignants (culture scolaire a la maison) réussissent
mieux que les enfants de cadres (qui ont une aisance économique encore

N



plus grande). Il n’en sera pas de méme au niveau secondaire ou les
rapports entre les disciplines spécialisées et les variables sociales (tant
eéconomiques que culturelles) affectent autrement les résultats.

Tableau de scolarisation

Hat d’avancement des éléves, en %, dans I'enseignement primaire, par
classe socio-économico-culturelle’ en Belgique

g g

" & 8 . o

'2 = s g - ® % 3 » 'a 8 g g g §

E e g2 8 LE - gi g ;g g v §’§ g 2
g 38 3 $E B3 5 8f 4% is &3

Av. 6,1 7.1 4.1 3.3 1,8 1,9 1,3 1.4 20 1.7

1€ Norm. 91,2 89,0 83,6 85,2 84,3 79,9 74,3 71,0 76.1 57.4
Ret. 2.7 3,9 12,3 115 13,8 18,2 24,4 27,6 219 409
Avy. 6,3 71 52 2.8 33 24 1.8 23 25 25
2® Norm. 889 86,7 79,2 79,7 77.4 718 61,6 56,5 65,2 429
Ret. 4.8 6,2 15,6 175 19,3 25,8 36,6 41,2 323 545

Av. 6,0 44 42 35 25 20 1,6 1,6 23 2.1
3¢ Norm. 88,8 84,7 749 75,1 71.8 64,6 55,2 50,5 56,6 375
Ret. 52 10,9 20,8 21,4 25,7 334 43,2 479 411 60,4

Ay. 6,0 59 47 42 24 21 16 1,6 24 14
4© Norm. 88,1 84,2 771 73.1 69,0 60,4 50,4 43,2 54,2 29,0
Ret. 59 99 18,2 22,7 28,6 37,5 48,0 55,2 43,4 62,6

Av. 4,7 50 4,0 3.3 2,8 2,1 1.3 1,7 24 1.5

5% Norm. 85,5 81,1 713 67.1 655 57.1 46,9 43,1 588 25,1
Ret. 9,8 13.4 247 29,6 31,7 40,8 518 55,2 44,8 734

Av. 7.3 52 55 29 3.0 20 1,2 3.9 3,2 18

6 Norm. 84,6 79,7 69,9 70,6 65,2 60,2 48,6 424 534 26,8
Ret. 8,1 15,1 246 26,5 31,8 37.8 50,2 53.7 43,4 71,4

* Source: Etudes et Documents N°5 du ministére de I'Education Nationale, 1975.

Si nous observons les colonnes de ceux qui ont une difficulté plus
grande, nous remarquons que les enfants d’ouvriers non qualifiés et de
parents sans emploi réussissent moins bien que les enfants d’ouvriers
qualifiés (qui ont regcu au moins une formation professionnelle) et que
les enfants d’étrangers (qui a tout le moins se sont préparés pour un
emploi et qui «pratiquent» la culture de deux langues).

Si nous comparons les deux colonnes des enfants de parents étrangers
(diverses sortes d’immigrés), il est notable que ceux qui sont nés en pays
d’accueil, c’est-a-dire qui ont fait leur enfance dans la culture du pays
de l'école, réussissent mieux que ceux qui ont vécu auparavant dans un
autre contexte socio-culturel.



Dans toutes ces situations, la variable culturelle prend le pas sur
d’autres variables; le phénomeéne est nettement global: il apparait avec
les diverses nationalités et a travers toutes les années de I’école primaire.

. ATTITUDES

L’enseignant, comme tout individu, posséde ses vertus personnelles et
ses limites, a tendance a se trouver bien parmi ceux qui lui ressemblent.
Il se sent quelque peu incommodé en face de ceux qui sont trop différents:
I'étrange étant, pour Iui, un éléve étranger. Comment, dés lors, gerer
Pexercice professionnel, sans trop se laisser prendre dans cette relation
qui peut facilement faire obliquer les compeétences pédagogiques? Le
probléme est de ne pas faire de la différence culturelle une base d’ine-
galité sociale a travers la scolarisation et, en conséquence, de ne pas
devenir I'agent d’une injustice qui frappe principalement - mais non
exclusivement - les éléves enfants d’immigrés.

Bien sur, un premier pas consiste en |'acceptation réciprogue de la
différence comme valeur d’inter-échange et non comme signe de discor-
dance par rapport au modéle de comportement attendu. Mais croire que
le tout se joue dans la relation interpersonnelle est loin de régler I'af-
faire. Et ce pour deux raisons fondamentales: - primo, le but principal de
la situation d’enseignement est de transmettre les connaissances indispen-
sables pour assurer la réussite scolaire, base de I'intégration sociale; -
secundo, la centration exclusive sur 'analyse des relations interperson-
nelles est un «gouffre» attrayant, mais il fait écran a la nécessité d’étu-
dier et de créer des outils didactiques qui puissent assurer les appren-
tissages de tous les enfants.

Ce danger est d’autant plus grand que certaines méthodologies insistent
sur I'évaluation d’attitudes opérationnelles, lesquelles sont partois
confondues avec les comportements des éiéves, les «didacticiens» oubliant
alors que les comportements en question sont des conduites intimement
liées aux modéles culturels et imposant ainsi a travers I'évaluation scolaire
une hiérarchie des valeurs distincte de celle qui fonde Fidentité culturelle
d’enfants différents. D’ou I'intérét d’assumer au maximum le role didactique
consistant a transmettre des connaissances et de ne pas déborder sur
les appréciations ou jugements de comportements pour décider de
I'évolution et de la classification des éleves.

93



Tout le monde connait probablement la distinction entre les aptitudes
qui assurent les acquisitions cognitives du programme scolaire, les attitu-
des opérationnelles qui prédisposent aux apprentissages et les compor-
tements personnels qui caractérisent les profils individuels ou les modéles
culturels. Mais combien d’enseignants s’en souviennent-ils au moment de
remplir les bulletins scolaires de leurs éléves? Combien d’entre eux sont-
ils avertis qu’il n’est pas adéquat de mélanger ces différents aspects en
une seule appréciation de I'éleve? Ce sont des éléments de nature
différente et leur cotation ne peut étre imaginée qu’en vue d'usages
bien distincts, méme s’il s’agit d’un individu unique et indivisible.

A titre d’exemple, pénaliser les possibilités de quelqu’un a avancer
dans la scolarisation en raison d’une «dysconformité» au modéle de
conduite revient a obliger les enfants a entrer dans un moule de
comportement. On est la vraiment loin du respect de la diversité
personnelle et de la différence culturelle, éléments de base de I'exercice
de la démocratie. Rappelons encore que c’est dans la maitrise de la
matiére et des outils pédagogiques que I'enseignant trouve les éléments
nécessaires a lui éviter de se perdre dans les aléas de la relation
interpersonnelle.

LA MATIERE

Le contenu de la matiere des enseignements ne peut pas étre considéré
comme universel, méme si, en derniére instance, il se greffe sur une
démarche scientifique commune. En effet, au-dela de certains principes
de base, la matiére scolaire est tributaire de la pensée dominante du
lieu - ou de la commission - qui a structuré le programme et le manuel
d’'application. Afin d’élaborer un enseignement interculturel, il s’avére
nécessaire que I'enseignant élargisse son horizon et sache prendre appui
sur les diverses réalités culturelles de ses éleves.

Il nous est facile d’imaginer que pour les cours de langues on puisse
partir du vocabulaire des enfants, mais pour les autres matiéres aussi,
'emploi des représentations amenées par I'enfant est un grand atout
pédagogique: d’abord parce qu’on peut alors partir d’'un élément connu
de lui pour construire sa connaissance, et ensuite parce que, de ce fait,
on valorise son univers culturel.



Cette démarche ne doit pas donner lieu a une stratégie de différen-
ciation du type «programme plancher», ou il est proposé un minimum
pour tous, laissant agir ensuite les inégalités des réalités économico-
culturelles des familles, lesquelles détermineront alors, dans la pratique,
la différenciation de la valeur - niveau et étendue - du programme et
des résultats scolaires des enfants. Ce «plancher» deviendrait ainsi
facilement un «plafond», bas, pour les enfants issus des milieux immigrés
et ouvriers. N'oublions pas que, pour avancer normalement dans la carriére
scolaire, tous les enfants ont besoin de tout un programme qui s’enchaine
d’année en année.

C’est seulement dans les années terminales des filieres du secondaire
qu’il est possible de justifier les difféerences de programmes car, a ce
moment-la, elles indiquent autant de voies de formations professionnelles
différentes.

METHODES

Au cours de ces derniéres années, la tendance en pédagogie appliquée
a été d’insister sur les résultats, en adhérant pieusement a la devise peu
éducative - «c'est le résultat qui compte» pour définir la réussite ou
Péchec. Ainsi s’est développée toute une série de méthodes trés pratiques
visant a une efficacité immédiate; mais, en fait, de telles méthodes
négligent trop I'acquisition de la maitrise d’apprentissage et ne s’inquiétent
pas de deéjouer les inégalités parascolaires, favorisant ainsi ceux qui
trouvent familier le langage scolaire et ceux qui ont un accés facile a
linformation instructive, cautionnant a I’école, par ce biais, une inégalité
au niveau des efforts et des resultats.

Le temps est venu de se centrer sur une pédagogie qui ferait découvrir
les principes de la connaissance en prétant plus d’attention au processus
d’apprentissage qu’au résultat final immeédiat. L’insistance a introduire
une pratique d’évaluation formative va dans ce sens et elle pourrait
susciter la création de nouveaux outils pédagogiques. Par contre, les
initiatives démesurées en wvue d’'un enseignement individualisé, ou
Ienseignement mutuel par «tutorat», ou encore I’appel d’enseignants de
méme nationalité que les enfants sont des propositions qui - en définitive
- ne font que retarder I'élaboration d’outils pédagogiques plus adéquats.

95



Les techniques d’enseignement individualisé sont a rattacher aux
formules du préceptorat; bien qu’elles apaisent les inquiétudes des
instituteurs quant a I’échec de nombreux éléves, elles ne résolvent pas
le probléme de la désadequation didactique devant les enfants qui
fonctionnent «autrement». Tout au plus, en suivant les efforts tant des
éléves que des enseignants et en se laissant guider par ses sympathies
personnelles, arrive-t-on & rattraper le niveau de I'un ou l'autre éléve,
tout en acceptant que I'ensemble de la classe n’aille pas plus loin. Ceux
qui ont le courage de vérifier a long terme {'utilisation de cette pratique
remarquent que I’écart entre les «bons» et les «<mauvais» éléves s’accentue.
It nous est loisible de nous interroger sur la valeur de I'enseignement
individualisé: est-il encore un mythe découlant d'une tendance libérale
qui veut tout appuyer sur linitiative individuelle ou est-il une maniére
nouvelle de faire retomber sur I'enfant les insuffisances méthodologiques?
Nous le rattachons au mythique parce que son efficacité reléve plus de
Pillusion que de la réalité étant donné qu'il n’a pas produit d’effets
sensibles sur les statistiques de déperdition scolaire.

Lidée de faire jouer le role de I'enseignant & un autre éléve est
intéressante par le fait que 'enseignant manifeste ainsi qu'il faut peut-étre
s’y prendre autrement, c’est-a-dire changer de pédagogie dans certains
cas. N'oublions pas que P'enseignement mutuel a fait ses preuves pour
apprendre a lire et a écrire a des populations analphabétes, sans école
et sur la base d’'un grand lien de solidarité. Ces facteurs-la sont tout
autres que ceux qui motivent actuellement la ré-introduction du «tutorat»
pour résoudre les problémes d’échecs a I’école. Les enfants sont soumis
auvjourd’hui @ d’autres régimes de relations que celui de la solidarité.
D’autre part, tant le volume de la matiére que le rythme d’avancement
pour assurer le passage d'un degré scolaire au suivant sont des facteurs
du ressort strictement institutionnel. lls sont liés aux compétences des
enseignants et difficilement maitrisables par les enfants «tuteurs».

Introduire un élément intermédiaire, c’est-a-dire un enseignant de
méme nationalité que les enfants étrangers, est une idée intéressante
comme reconnaissance de la variable culturelle; mais, c'est la supposer
d'office, a tort, que la nouvelle personne va étre identifiée aux deux
autres acteurs principaux, le maitre et I'éléve, a l'un par son titre
d’enseignant, a ’autre par son origine ou son passeport. En réalité, on
est loin de cela. Pour mettre en évidence la précarité de cette proposition,
il suffit de rappeler que la nationalité n’assure ni une similitude
d’appartenance socio-culturelle ni une solidarité. Souvent ces enseignants
sont originaires d’autres régions - ou d'autres classes sociales -, parfois

96



méme ont une autre langue maternelle que leurs éléves, enfants d’ouvriers
immigrés; sans oublier que, le plus souvent, ils viennent avec d’autres
motivations que celles d’assurer la réussite scolaire des enfants. Rappelons
enfin le probléme de la formation pédagogique nécessaire - qu'ils n'ont
pas toujours - pour traiter adéquatement diverses matieres scolaires.

Il reste encore un point trés important: dans la dialectique instaurée
entre les enfants d’immigrés et la société d’accueil, 'enseignant a I’Ecole
est un point de repére fondamental; il est un représentant institutionnel
inévitable que ’enfant doit «rencontrer» sur son itinéraire pour apprendre
a surmonter les avatars' de son processus d'intégration sociale, tout en
valorisant son identité culturelle propre. L’introduction de I'enseignant
étranger provoque une distorsion a la rencontre, difficile mais nécessaire,
entre les éléves immigres et les enseignants autochtones.

Cela dit, remarquons que toutes ces propositions vont dans le sens
plutét d’'un changement de la relation enseignant-enseigné que d’une
modification des outils pédagogiques; en conséquence, il est peut-étre
utile d’y avoir recours de temps a autre, mais elles ne peuvent pas se
substituer a la problématique principale: il faut, tot ou tard, se mettre
a la création de nouveaux outils pédagogiques. C’est ainsi qu'on peut
comprendre pourquoi, dans Penseignement interculturel, il est primordial
de rendre a chaque enseignant sa valeur de «didacticien» et de lui donner
le temps nécessaire a sa formation continue afin qu’il élabore de nouveaux
outils pour exercer son «Art-Métier».

EVALUATION

L'application des outils pédagogiques et I'évaluation sont les facteurs
décisifs qui déterminent le type et la portée de I'enseignement (Dinello
1982). C’est le moment de vérité.

Plusieurs sortes d’évaluation se pratiquent actuellement: sommative,
formative, prospective,... Evaluation par rapport aux matiéres dispensées;
évaluation des objectifs partiels d’apprentissage; évaluation des finalités...
Sans compter les épreuves qui évaluent le degré de dysfonctlonnement
avant d’envoyer I’enfant a I’enseignement spécial.

Peut-étre devrions-nous recommencer par le début: évaluer signifie,
tout d’abord, vérifier afin de comprendre - enseignant autant qu’éléves

97



- ce qui va bien et ou le bat blesse. L’'évaluation donne alors une
indication qui permet de délimiter le niveau, ou la partie de la matiére,
ou le type d'opérations qu'il faudra envisager a nouveau d’une autre
maniére. Pour I'enseignant, il s’agira de proposer différemment la matiére;
pour les éléves, de s’y prendre autrement. L’évaluation «cotation» chiffrée
est une des derniéres propriétés de Fopération qui facilite une mesure de
comparaison des individus devant un méme patron2.

Se situer par rapport aux problémes d’apprentissage (évaluation forma-
tive) est certainement plus pédagogique que se placer dans la perspective
administrative (évaluation sommative) qui consiste a rechercher le quota
de réussite; a chaque finalité différente correspond une autre utilisation
de la mécanique d’évaluation.

Souvent I'évaluation formative est enveloppée dans une démarche
d’évaluation sommative, or il serait plus formateur d’étre clair et d’éviter
que ces deux procédures n’interférent.

OUTILS PEDAGOGIQUES

La problématique des enfants immigrés - et d’autres enfants subissant
une déconvenue scolaire - met en évidence la nécessité de revoir
'enseignement fondamental: changer les structures administratives qui
pesent lourdement sur les réalités pédagogiques, modifier les attitudes
interpersonnelles qui suivront ainsi une évolution a I'instar de I'ensemble
de la population confrontée de plus en plus aux réalités multiculturelles
d’aujourd’hui, proceder a des changements dans les contenus des matiéres
et dans les méthodes d’apprentissage.

Les enseignants sont les tout premiers concernés par ces aspects.
Mais la ou ils sont immédiatement interpellés, ¢’'est au niveau des outils
pedagogiques a créer. C’est leur domaine spécifique et c’est a leur niveau
que peut commencer un ré-ajustement général. Le matériel issu de leur
pratique est le point de départ nécessaire pour oeuvrer a un renouveau
tant attendu. Les enjeux autour des outils pédagogiques nous incitent a
faire 12 mise au point que nous allons présenter maintenant et qui porte
sur les trois approches du probléme: épistémologique, sémantique et
socio-idéologique.

98



a) Approche épistémologique

Cette approche, qui concerne la systématisation du savoir de I'ensei-
gnant et qui assure un développement cognitif des éleves, est trés peu
entrainée; néanmoins, c’est elle qui peut fournir un cadre théorique
pour comprendre le phénoméne des apprentissages et des difficultés de
réussite scolaire. Les travaux de Piaget (1950) ont donné une grande
implusion a cette dimension du probléme; mais il est dommage de constater
que rapproche relationnelle - avec la prolifération des explications
concernant la dynamique interpersonnelle - a souvent masqué l'absence
d'une approche épistémologique a I’égard de la problématique des échecs
scolaires.

Devant les difficultés d’apprentissage, nous devons nous poser la
question en termes de genése de la connaissance et de rapport entre
savoir et pouvoir. Comment passer de la connaissance concreéte a la pensée
notionnelle et comment maitriser un systéme d’idéation? La difficulté
premiére est d'enrichir la connaissance de sens par une description qui
puisse amener a un dégagement des notions. Et comment savoir conjuguer
celles-ci, ensuite, pour développer un corpus idéatif?

pensée concréte  ------ > notionnelle Q idéative

Le probléme n’est pas de faire plusieurs boucles dans la démarche, ni
méme de revenir sur des appuis antérieurs, mais bien de rester confronté
a ce probléme en présence d’une difficulté de conceptualisation, et de
s’y perdre dans des descriptions multiples de phénomeénes collatéraux:
par exemple juxtaposer la diversité de feuillage des arbres sans aboutir
a une classification répondant aux diverses catégories issues des
differences (de types de feuilles) dans la ressemblance. C’est un regard
épistémologique qui peut nous indiquer le type d’outil dont nous avons
particulierement besoin.

99



b) Approche sémantique

It est possible de définir I'outil pédagogique comme I'instrument agissant
entre 'enseignant et les éléves pour guider et assurer les apprentissages.
Parfois, cet outil est I'extension de l'enseignant, dans d’autres, il peut
se substituer a lui. Ce caractére de l'outil ne détermine que sa fonction
meédiatrice entre les acteurs. |l faut encore spécifier «qui» [I'utilise et
pour «quelle» sorte d’éléves. Les outils ne sont pas des clés passe-partout,
et la particularité de la matiere ou des acquis souhaités exige une
spécificité des outils. Ceux-ci doivent aussi répondre de leur utilité:
«pour quoi»? Outils pour résoudre des situations inextricables, pour
accroitre le volume des connaissances, pour déclencher un processus de
découverte, pour s’assurer d’une application efficace, pour une recherche
cognitive...? Dans sa définition, I’outil doit contenir I’aspect de médiateur
entre sujets, mais aussi le rapport au but a atteindre par son utilisation.

C’est cette relation a la fois entre sujets-acteurs et utilité qui rend
nécessaire pour chaque enseignant d’étre un «didacticien» capable de
monter et démonter des outils pédagogiques. Dans une situation de
standardisation - négligeant les différences entre éléves - le facteur de
specificité de I'outil n’est pas pris en considération et dés lors, la facilite
consiste a recourir a des outils tout préts a I'usage. Mais devant la
revendication de vouloir faire réussir tous les enfants, alors que la
propartion d’enfants «differents» est si importante (comme dans les classes
a 75 % d’enfants immigrés, de diverses cultures), il est plus rentable de
savoir développer des outils propres a la situation considérée. Pour ces
enseignants, il est indispensable d’exercer cette qualité professionnelle
de didacticien, de maitriser la notion d’outii comme un mediateur
d’apprentissages spécifiques.

c) Approche socio-idéologique

Compte tenu de la relation étroite entre la stratification socio-
économique de la famille et les résultats des enfants a I’école est apparue
avec vehémence la revendication d’une réussite de tous (c’est-a-dire des
enfants en situation d’eéchec, qui en fait sont les enfants issus des milieux
défavorisés économiquement et culturellement). La réponse est venue
sous forme de déclaration de principes: dans une école ouverte a tous,
il convient d’utiliser des procédés pour rendre chaque enfant autonome,
selon ses possibilités.

100



Ce terme d’autonomie renvoie a la discrimination de chaque individu
par rapport aux autres contemporains qui partagent sa vie. Mais
avons-nous mesuré la distance entre I'emploi des outils pour apprendre
a calculer entre 6 et 10 ans et 'autonomie a se manifester comme adulte,
vers 20 ans, dans le monde social? Ce mot d’autonomie, avec une grande
connotation politique, fait plaisir a tous; il ranime I'enthousiasme au
travail de ceux qui commengaient a avoir un esprit trop critique vis-a-vis
de I'égalité des chances offertes par I'école.

Or nul n’a montré qu’un procédé particulier pratiqué lors d’un appren-
tissage scolaire soit effectivement porteur d’un transfert d’autonomie
pour Padulte en société. En quoi, par exemple, I'utilisation d’un fichier
pour rendre les enfants «autonomes» dans leur recherche de I'information
ou pour faire des exercices de lecture a leur rythme peut-il assurer une
autonomie plus tard en présence des exigences de la société? Des enfants
qui apprennent sans fichier, mais réussissent le niveau d’études secondai-
res supérieures ont plus de marge de liberté que des enfants qui utitisent
des fichiers et n'ont qu'une faible qualification professionnelle, ce qui
entraine un grand risque de chémage.

Des jeunes qui ne réussissent pas l'université mais disposent d’un
capital commercial grace a leurs parents auront plus de marge pour
choisir leurs investissements que ceux qui ont fait beaucoup d’exercices
programmés dans une branche sans avenir. C’est dire que I"autonomie
représente un état de I'individu par rapport a de multiples aspects de la
vie sociale et il s’avére abusif de la ramener a une dimension d’objectif
des apprentissages scolaires et pire encore de la rattacher a une technique
d’enseignement.

En termes généraux nous pouvons dire qu'on prépare mieux a
autonomie quand la pédagogie ouvre un espace de liberté qui permet a
chaque sujet d'expérimenter son propre itinéraire d’apprentissage.

Certes, c’est 'ensemble des acquis d’une carriere de scolarisation et
d’insertion sociale qui peut préparer a I'autonomie relative de I'adulte.
L’autonomie d’un enfant qui prend en charge la consultation du manuel
d’exercices est peut-étre comparable - comme démarche - a l'autonomie
de I'adulte qui avec sa carte de banque peut effectivement retirer de
I'argent au «Bancomat», mais qui constatera par la suite que sa dépendance
est aussi grande que la faiblesse de son salaire pour couvrir son compte.

101



Pour parler d’autonomie, il doit exister une marge de manoeuvre entre
les besoins, les acquis et les possibilités existantes. Quand I'enfant a
une difficulté d’apprentissage, quelle est sa liberté de s’orienter vers un
exercice de conceptualisation ou de compréhension du contenu, ou vers
la pratique de nouvelles opérations? Chercher une information est a
peine une démarche initiale; ensuite il faut savoir I'extraire du cadre
présenté et apprendre a I'appliquer aux nouvelles situations. Toutes ces
compétences sont nécessaires au développement cognitif des éléves; elles
répondent a une logistique opératoire que I'enseignant est censé
transmettre.

Renvoyer a la recherche de l'autonomie de I'éléve dans la classe
scolaire est trés exaltant mais peut aussi étre une facon de ne plus
poser la question des rapports entre I'ensemble du processus de
scolarisation et l'insertion sociale, lieu véritable ou peut s’évaluer le
degré d’autonomie.

LE VECU SOLIDAIRE

La compréhension de la diversité culturelle se situe aux antipodes de
la pensée ethnocentrique. S'affirmer dans la croyance que «mes fagons
de faire sont les meilleures et ma culture est la bonne» est une maniére
de ne pas reconnaitre la diversité culturelle de I'espéce humaine. Chaque
culture a ses valeurs propres. Si les enseignants essayaient au moins
d’apprendre une des langues de leurs éléves étrangers, ceux-ci ne leur
seraient pas si «étrangers» et une nouvelle solidarité deviendrait possible,
car tous sentiraient I’effort necessaire pour pouvoir s’exprimer dans une
autre langue. L’enseignant comprendrait mieux les différences sémantiques
d’'une langue a lautre et aurait en commun avec ses éléves un
apprentissage qui pourrait éveiller une solidarité pédagogique toujours
nécessaire.

Notes

1. Avatars : dans les deux sens : celui de mésaventure et celui des incarnations successives lors
de la métamorphose d’acculturation.

2. Patron : la phrase a toute sa valeur lant si le lerme «patron» indique un méme contenu de la
matiére, qu'au sens d'une méme épreuve d'examen, ou encore dans la signification d'un méme
pouvoir organisateur.

102



De la prise en compte du bilinguisme

a une éducation interculturelle

Fanny Koykis
licenciée en Sciences Psychologiques de I'Université de Bruxelles

1. Pédagogie et pratiques interculturelles

Il est devenu courant aujourd’hui d’affirmer que la présence massive
d’enfants migrants dans nos écoles nécessite la prise en considération
dans notre pédagogie de la pluralité des cultures... et les pratiques
interculturelles utilisant les spécificités et richesses des enfants se
développent de plus en plus.

Si nombre de ces pratiques se réclament de lintercuiturel, leur
conceptualisation reste problématique. Pourtant, une réflexion s’impose
sur les méthodes qu’on emploie et les finalités auxquelles on se réféere.

On ne le soulignera jamais assez: I'école est et reste un enjeu commun
et essentiel pour toute I'immigration, car elle permet a I'enfant migrant
d’évoluer au point de vue social, ce sur quoi les parents fondent beaucoup
d’espoir. Du moins, elle devrait le permettre car bien souvent le fait
d’étre immigré détermine la place que ces enfants auront plus tard sur
le marché du travail plus que le fait d’appartenir a la deuxiéme génération.

Si I'école est assurément un lieu d’enculturation et de socialisation,
si son rdle est particuliérement important dans son aspect de continuation
historique, de transmission des valeurs, de I'héritage culturel, des idéaux
et des types de comportement attendus par une culture et une société
données, il est intéressant de réfléchir a ce qui se passe quand I'éducation
scolaire n'est plus cohérente avec I'éducation familiale, quand les deux
ne transmettent ni les mémes normes culturelles ni la méme vision de
’homme dans sa société.

103



De nombreux problemes sont liés a 'application d’'une pédagogie qui
se veut a la renconte des cultures, que ce soit parce que nous développons
des pratiques sans toutefois réaliser au préalable une analyse institu-
tionnelle et globale ou parce que nous gardons encore en guise de
référence les finalités d’'une pédagogie compensatoire non adéquate ou
peut-étre aussi parce que cette pédagogie, détachée de son contexte
historique et temporel, reste confondue avec un aspect folklorique...

Beaucoup de ces notions gravitant autour de la «pédagogie inter-
culturelle» et de la «construction de lidentité culturelle» sont utilisées
par chercheurs et praticiens dans des acceptions différentes, impliquant
qu’actuellement il n’y a pas une mais des pédagogies interculturelles.

Depuis plusieurs années, nous avons participé a cette réflexion sur
éducation interculturelle: en 1981-1982, en faisant des animations
interculturelles dans des écoles maternelles et primaires de I'agglomération
bruxelloise; en 1983-1984, en participant a une recherche-action sur
l'accueil des enfants migrants a I'école maternelle, au sein d’une équipe
de I'Université de Bruxelles, composée de psychologues et d’institutrices
maternelles; en 1984-1985, en travaillant avec !'équipe de formation
permanente du comité francophone belge pour I’éducation pré-scolaire.

Un certain nombre de réflexions se dégagent de ces expériences et
préoccupations et nous tenterons d’en faire le point ici.

2. La place de la langue maternelle dans I'éducation interculturelle

Pour nous, la langue maternelle joue un role trés important. Culture
et langue sont intimement liées dans la mesure ou la culture s’exprime
a travers la langue, que toute langue véhicule un contenu culturel et est
un support de I’appartenance culturelle.

~ Apprendre la langue du pays d’accueil reviendra, pour I'enfant immigré,
a pénétrer dans sa culture, s'ouvrir @ un autre code linguistique et
culturel.

La langue, dans sa dimension communicative, débouche sur une
dynamique sociale et culturelle. Que ce soit au niveau purement linguistique
ou au niveau non-verbal, {a communication s’installe a travers des signes
qui sont autant d’indices d’appartenance culturelle.

104



Et encore, il faut mettre en avant tout I’aspect affectif, I'importance
pour I'enfant dans son développement socio-affectif de parler sa langue
maternelle. Les mots, les sons, les phrases, les contes, dans la langue
maternelle... ont une résonance affective pour I’enfant dans la création
de son identité culturelle.

Ce sont ces voix dont parle notre poéte C. Cavafy...

«Quelquefois, elles parlent dans nos réves.

Quelquefois, du fond de ses pensées, notre esprit les entend. Elles nous
apportent un instant I’écho de la primordiale poésie de notre vie, comme
dans la nuit une lointaine musique qui s’en va...»

3. Le bilinguisme

D’aprés Titone (1974), «le bilinguisme consiste en la capacité d’un
individu de s’exprimer dans une seconde langue en respectant les concepts
et les structures propres a cette langue plutdt qu'en paraphrasant sa
langue maternelle». Cela signifie que lindividu bilingue passe d'un code
linguistique a un autre et s’exprime, dans toutes les circonstances de la
vie quotidienne, tout aussi couramment dans I'une ou dans I'autre langue.
Ce sens absolu ne correspond pas a la réalité courante.

Titone (1974) définit aussi le bilinguisme infantiie comme «’état de
Penfant qui, dés sa naissance, est confronté simultanément et avec une
intensité égale a deux langues de culture élevée», ce qu’il appelle aussi
«bilinguisme simultané»..., mais il peut arriver que I'une des deux langues
devienne prédominante dans certains contextes.

La situation des enfants de migrants se rapproche de ce qu’on appelle
«le bilinguisme consécutif», cas de I'enfant qui, monolingue pendant les
premiéres années de sa vie, est plongé par la suite - moment qui
correspond généralement au commencement de la scolarité - dans une
seconde langue. Placé entre deux modes de structuration de la réalité
environnante, I’enfant se trouve devant un choix qui, méme s’il est
inconscient, est fortement déterminé par la réalité dans laquelle il vit.
Le milieu scolaire se distance du milieu familial, que ce soit au niveau
linguistique ou au niveau culturel.

Le contexte socio-culturel revét tout son poids puisque les enfants

etrangers sont doublement acculturés au niveau de la langue, non
seulement parce que la langue qu’ils apprennent a I'école leur est

105



étrangeére, mais aussi parce que cette langue est «la langue de I'institution»
et gu’elle est étrangeére a leur vécu - notons que cela se retrouve aussi
chez les enfants autochtones appartenant aux classes socio-économique-
ment défavorisées.

Comme I'explique Py (1981),: «chez un bilingue, les langues ne sont
sans doute jamais totalement autonomes l'une par rapport a l'autre, en
ce sens que certaines formes de I'une sont «interprétées» a travers des
formes de l'autre. Cette subordination se manifeste en particulier par
des transferts qui, dans le cas des enfants migrants, vont de la langue
d’accueil - langue dominante - vers la langue d’origine - langue
dominée -». Cette interférence entre les deux systémes linguistiques
dépendra fortement du degré de connaissance de la langue maternelie et
du moment de I’apprentissage de la seconde langue.

Ainsi, une étude de Athanassopoulou (1983) montre que I'usage de la
langue maternelle chez des enfants grecs dépend fortement de leur
scolarisation ou non dans celle-ci. Des enfants grecs de «’Ecole
Européenne» a Uccle, appartenant a des classes socio-économiquement
favorisées - parents fonctionnaires a la Communauté Européenne ou
diplomates - sont comparés, au niveau linguistique, a des enfants grecs
fréquentant I'école «Notre Dame» d’Anderlecht, dont les parents sont
des travailleurs immigres.

Le premier groupe recoit I'enseignement de base dans la langue
maternelle et apprend progressivement le frangais, tandis que les enfants
du second groupe fréquentent I’école belge et aprés celle-ci des cours
de langue et culture grecques. On constate dés lors que, si I'importance
accordée a la langue maternelle a «’Ecole Européenne» permet de
maintenir un certain équilibre entre les deux langues, pour les enfants
de travailleurs immigrés d'Andertecht, l'influence de I'école belge est
déterminante et les pousse a délaisser leur langue maternelle au profit
du francais. De plus, les enfants de «'Ecole Européenne» utilisent
préférentiellement le grec avec leurs parents, leurs fréres et soeurs,
letirs amis, ce qui leur permet d’atteindre un bilinguisme véritable, tandis
que lés enfants d'immigrés s’orientent vers le frangais, surtout a partir
de 8 ang; délaissant de plus en plus la langue maternelle.

4. Notre pratique interculturelle
Notre expérience d'aiffidtion interculturelle fut réalisée dans plusieurs

classes maternelles et prifidires comptant une proportion importante
d’enfants migrants.

106



Elle est née d'un désir d'effectuer un travail avec ces enfants,
dépassant le «constat» des nombreuses difficultés rencontrées par cette
population scolaire particuliére pour les considérer dans une optique
socio-psycho-pédagogique comme conséquences directes ou indirectes de
la migration et de I'acculturation.

Les enfants d’immigrés sont confrontés a de nombreux problémes qu’il
convient d’envisager dans une optique multi-dimensionnelle, dans la mesu-
re ou, en effet, ils se situent d’emblée a plusieurs niveaux d’action:
psychologique, social, pédagogigue, culturel, économique... Dans la
dynamique du processus migratoire, ces enfants sont au carrefour de
plusieurs situations culturelles différentes; d’autre part, a cause de leur
appartenance a un milieu socio-économique défavorisé, ils ont a faire
face a une double discrimination culturelle, étant a la fois issus d’une
culture étrangére et enfants d'ouvriers. Pour eux, la période de
scolarisation correspond a la rencontre au travers de I'école entre un
modeéle familial (porteur de la culture d’origine) et la réalité socio-
culturelle belge au travers de I’école; or pour la majorité d’entre eux,
les messages et les pratiques culturels que I'on transmet a I'école ren-
voient I'enfant migrant a sa différence, en rejetant hors de I'espace
scolaire son propre vécu culturel.

Les enfants d’immigrés sont donc «un groupe révélateur» pour
comprendre ce qui se passe quand il n'y a pas de conformité entre les
valeurs transmises par I'école et celles transmises par le milieu familial.
C’est important de ne pas perdre cela de vue, car il ne suffit pas de
«constater» les difficultés des enfants migrants tout au long de leur
«carriére scolaire», jalonnée de nombreuses «difficultés d’étre»... Leur
scolarité est entourée de toute une mentalité de négativisme et d’échec
a 'laquelle participent, malheureusement, souvent les enseignants, non
formés aux besoins que ces éléves expriment et, en conséquence, fré-
quemment découragés du peu de résultats obtenus. Parfois consciemment,
souvent inconsciemment, ils sentent de fagon confuse que «quelque chose
ne va pas». L'importance de ce processus de valorisation/dévalorisation
dans I'acquisition de certaines conduites scolaires est pourtant largement
connue. Le mécanisme peut méme devenir plus subtil pour I’enfant migrant:
meurtri, brimeé, dévalorisé, il intériorise a la longue la legon: «il n’est
bon a rien». Mais de méme que tout symptéme est I'expression de quelque
chose de plus profond, il importe de ne pas s’arréter au constat de ces
attitudes négatives et de réfiéchir aux causes qui les ont engendrées.

107



Il est important aussi de considérer que si certains enfants présentent
une problématique personnelle, bon nombre d’entre eux sont simplement
désorientés devant les structures d’une certaine culture scolaire, laquelle
ne tient de plus pas compte de leur spécfficité, si ce n'est en la déva-
lorisant. Il est nécessaire, dés lors, de replacer Panalyse des situations
éducatives dans la réalité totale, ¢’est-a-dire en fonction de leurs liens
avec la société en général. On évite ainsi les confusions qui s’installent
quand on ne considere que les cas pris individuellement sans tenir compte
également de la situation particuliére de ces enfants qui ont a se référer
a deux cultures différentes, sont marginalisés a I’école, parlent en famille
une langue autre que celle de I’enseignant et des livres scolaires.

A partir de telles réflexions est née I'idée d’une animation pédagogique
et socio-culturelle qui aurait pour but de revaloriser ces enfants, de
leur permettre de structurer leur vécu souvent conflictuel: une pédagogie
«anti-échec». Prendre donc en considération la culture de ces enfants,
la positiver et lintégrer dans leur vécu, envisager leurs problémes
d’acculturation, ce sont la des démarches essentielles si I'on veut dépasser
quelque peu l'optique généralement adoptée quand on s’intéresse aux
problémes des enfants migrants.

Le projet fondamental de ce travail visait a réaliser une approche
plus pragmatique des problemes spécifiques des enfants immigrés par une
éducation interculturelle. Tout en essayant d’incorporer dans I'enseigne-
ment les éléments linguistiques, historiques et culturels de chacune des
communautés d’origine concernées, il fallait favoriser également les
échanges culturels au sein de la classe pour que les différentes spécifi-
cités des enfants (utilisées positivement) constituent autant de sources de
richesse pour tous, et permettre ainsi une ouverture et une attitude
plus créatrices de la part de chacun. Dans un tel travail, il est trés
important de partir des réalités pratiques concrétes, de la réalité
quotidienne des enfants, pour répondre a leurs besoins, leurs demandes,
feurs intéréts.

Au-dela du travail effectué avec les enfants, au sein de la classe,
nous est apparue tout aussi importante la sensibilisation des structures
pédagogiques (enseignants, directeurs des instances administratives
supérieures), car d’une part, tout un chacun est concerné par ce qui se
passe au sein de !'école et les activités interculturelles doivent faire
partie d'un processus éducatif global et d’autre part, ce genre de pratique
interculturelle interpelle la pratique enseignante habituelle et pose le
probleme de la formation des enseignants qu'il faut sensibiliser aux
différentes cultures présentes dans leur classe.

108



5. L’animation a I'école maternelle

Au niveau de I'école maternelle, I'animation avec les enfants était
congue comme [linstauration d’'un moment privilegié de langage et
d’expression. Le contenu de telles séances n’a évidemment pas le méme
role qu’avec des enfants plus ageés: I'expresssion permet de favoriser
lacquisition d'un bagage linguistique a propos de sujets touchant a la
situation particuliere de ces enfants étrangers, de fagon toujours trés
concréte, sur la base de dessins, de petites histoires racontées aux enfants,
de jeux divers...

On peut, par exemple, demander aux enfants de dessiner leur famille
et de s’exprimer a son propos, sur sa vie quotidienne, etc... De fagon
similaire, on peut s’aider de I'expression graphique des enfants pour les
laisser s’exprimer sur leur pays d’origine, a travers le récit de leurs
vacances, ou s’aider d’'un matériel concret comme des Legos pour
construire collectivement un village. On peut aussi se servir de contes,
de petites histoires racontées aux enfants qu’ils se plaisent a commenter
ou a mettre en scéne (comme celle de H. Ruttiens et Y. Bisman: «Kawa
- 'oiseau émigré»).

I est cependant trés important de respecter P'aspect ludique des
activités a I’école maternelle, tout en élargissant les potentialités de
réve et d’'expression de I'imaginaire enfantin. On peut permettre une
communication interculturelle entre les enfants a travers le jeu et
Pexpression de soi, favoriser un contact plus proche et plus authentique
et aider I'expression de |’affectivité.

Moment privilégié de langage et d’expression avons-nous dit, et il
faut noter que le petit enfant a un attachement affectif inconscient a sa
langue maternelle; c’est la langue qu’on parle chez lui, qu’il apprend de
facon orale et spontanée, tandis que la langue apprise a I'école le sera
de fagon plus systématique et rationnelle.

Contrairement aux idées généralement vehiculées dans ce domaine et
selon lesquelles il faut pousser les enfants a apprendre au plus t6t la
langue du pays d’accueil au détriment de la langue maternelle, de
nombreuses études ont montré que les enfants qui apprennent vraiment
leur langue maternelle progressent plus rapidement que les autres dans
la maitrise d’une langue étrangeére.

109



Au niveau socio-affectif, I'usage de cette langue maternelle joue un
role particuliérement important. Notre expérience d’'une recherche portant
sur I’éducation interculturelle des enfants d’immigrés a I’école maternelie
nous conforte dans ce sens et nous pensons que méme si un enseigne-
ment tel que celui que dispense I'<Ecole Européenne» ne peut se réaliser
a grande échelle, le petit enfant doit pouvoir étre entendu et compris
dans sa langue a certains moments.

Dans beaucoup de classes d’accueil ou dans la section inférieure des
classes maternelles, un certain nombre d’enfants ne parlent pas le
frangais... et ce sont ces mémes enfants dont on dit qu’ils ne
communiquent pas avec les autres... car la langue maternelle dans laquelle
iIs s’expriment n'est pas reconnue a I'école. Or, il est important que
Penfant migrant puisse s’exprimer dans sa langue maternelle, méme s’il
n‘est compris que par quelgues camarades, méme si I'institutrice resse:.
un malaise car «e message lui échappe». ll y a toute une attitude d’écoute
a developper envers les enfants, au-dela de I'aspect purement linguistique
de la communication.

L’enfant qui pourra utiliser couramment sa langue maternelle et qui
réalisera suffisamment d’expériences dans celle-ci - avec des animateurs
parlant cette langue, comme ce fut le cas dans notre expérience - aura
plus de chances de continuer a parler sa langue maternelle et d’atteindre
un vrai bilinguisme.

Les réactions des enfants envers leur langue maternelle sont complexes
a maints égards. Nous avons souvent observé que certains enfants ne
savent pas comment se situer par rapport aux deux langues, parlées
dans des situations différentes, mais chargées socialement. Ainsi, dans
notre expérience, des enfants qui s’exprimaient en frangais montraient
de la surprise, de I'étonnement, voire de la géne, quand un adulte soudain
s’exprimait dans leur langue maternelle... et ensuite, ils commencaient
doucement a «oser» s’exprimer dans celle-ci. Quoi de plus confus pour
enfant a qui I'on a fait comprendre, dés son arrivée a I'école, qu’il doit
s'exprimer uniquement en frangais... et quel étonnement le jour ou il
entend dans cette méme école «la langue de la maison»!

Certains autres enfants valorisent ou dévalorisent & I'extréme l'une
ou l'autre des deux langues, ce qui dépend aussi fortement de I'attitude
parentale, du projet de la famille - désir d’intégration définitive ou
éventuel projet de retour.

110



D’autres encore se «débloquent» le jour ol ils peuvent parler leur
langue maternelle et ils franchissent ce cap non seulement au niveau
linguistique, mais aussi dans toutes les autres activités.

Il est important ici de rappeler que quand nous parlons de la langue,
ce n’est pas seulement en tant que systéme linguistique, mais aussi comme
pratique sociale ou toute la composante culturelle est présente. Dans
cette acception, I'approche linguistique doit étre intégrée aux approches
sociologique et didactique. Pour nous, elle constitue aussi un référent a
la pédagogie interculturelle.

Finalement, dans cette pratique interculturelle a I'école maternelle,
nous devons souligner la nécessité d’une collaboration et d’'une mise en
commun avec l'institutrice maternelle: travailler ensemble, expliciter le
sens de l'action, permettre un feed-back mutuel ainsi que le contact
avec les familles immigrées: travailler dans ce sens permet déja de
construire une relation priviligiée et revalorisée entre parents et enfants
a travers ’école.

6. L’animation a 'école primaire

Au niveau de I'école primaire, le projet consistait en la création
d'une «classe interculturelle» ou I'on pourrait réaliser une animation
pédagogique et culturelle reprenant et structurant la problématique des
enfants migrants, a partir de thémes en rapport avec leur réalité
quotidienne.

Ces themes furent abordés a travers divers modes d’expression en
fonction de I'dge et des motivations des enfants: 'expression graphique,
orale, le travail de groupe, la recherche de documentation, individuellement
ou en groupe, la discussion critique a partir de matériel audio-visuel
touchant a 'immigration (comme par exemple la cassette vidéo: «Enfants
immigrés de Belleville»).

Voici quelques exemples de sujets envisagés:

- létude des pays et des cultures d'origine dans une optique
interculturelle (exemples: par le dessin du pays d’origine, la recherche
de documentation sur celui-ci; par I'expression des fétes et des
coutumes qui le caractérisent; par les différences culturelles; par le
vécu familial...);



- les différentes causes qui ont engendré Fimmigration et les problémes
rencontrés par les immigreés;

- l'expression de la problématique issue de I'immigration et notamment
le vécu des «enfants-entre-deux-cultures».

D’autre part, toute activité née d’un besoin ressenti par les enfants,
d'une recherche dont ils sentent I'intérét, trouve sa place dans une
telle animation. Il s’agit, avant tout, de créer une situation pédagogique
non contraignante, ou les enfants trouvent un certain plaisir a travailler,
comprennent et expriment l'intérét de connaitre leur pays et celui des
autres.

Une telle animation, se basant toujours sur un matériel réel, concret,
ainsi que sur le vécu et I'expression des enfants, permet de réaliser une
approche de la problématique des enfants migrants en réinsérant la réalité
de leur vie dans celle de la classe; et cela est important, dans la mesure
ou justement la classe est souvent s¢parée de la vie, des réalités et
contraintes sociales environnantes, et que le travail scolaire vise souvent
a lacquisition d’un savoir et d’'un savoir-faire, mais rarement d'un
«pouvoir-étre», ce qui revient a dire qu'il ne s’inscrit que rarement
dans l'esprit de formation d’adultes conscients et responsables... d’autant
plus quand on s’intéresse a la formation des enfants migrants.

Cette approche est aussi intéressante dans le sens ou elle permet un
travail de réflexion et de mise en commun d’un vécu souvent flou, d’une
expérience biculturelle qui est généralement dévalorisée par le systéme
scolaire. Cela est important dans la mesure ou, pour ces enfants immigrés
qui cherchent souvent un certain équilibre entre les modéles culturels
en présence, il est essentiel de pouvoir découvrir toute la richesse que
leur vécu biculturel peut leur offrir, de trouver les moyens de réfléchir
et comprendre la réalité socio-économique dans laquelle ils vivent, afin
de s'assumer dans celle-ci... et nous pensons qu’un tel travail au sein de
I'école peut jouer ce role. Il permet a I'enfant de réaliser une certaine
mediation entre la culture des parents et celle du pays d’accueil: il y a
tant de réponses originales a élaborer, de creéativité a susciter pour
tenter de concilier ces différents aspects!

Quant a la langue maternelle, le probléeme devient plus complexe au
niveau de I’école primaire. L'influence de I'école belge s’y fait plus massive
encore... et nous avons vu aussi que c’est vers I'age de huit ans que
Penfant s’écarte de sa langue maternelle au profit du francais.

112



Dans la communication intra-familiale, la situation la plus fréquente
qui se stigmatise est la suivante: les parents s’adressent a leurs enfants
dans leur langue tandis que ceux-ci répondent en frangais. Quant aux
freres et soeurs, ils utilisent spontanément cette derniére langue entre
eux. La langue maternelle qui était encore prédominante a I'école
maternelle, tend a étre remplacée par le frangais dans un nombre de
plus en plus important de situations de communication... ce qui nous
fait dire encore que notre attitude en regard de la langue maternelle de
I'enfant immigré est significative dés I'école maternelle.

Les cours de langue et de culture intégrés a I'horaire scolaire des
enfants constituent I'expérience qui nous semble aujourd’hui la plus
susceptible de reépondre a leurs besoins. Notre approche de I'école
«Sainte-Croix» a Ixelles, ou des cours de langue et de culture portugaises
sont organisés, nous fait dire que cette expérience est intéressante non
seulement au niveau linguistique, mais aussi au niveau du vécu de I'enfant
- vécu tant affectif que relatif a son identité culturelle. Il y a certes
beaucoup d’aménagements a réaliser et un esprit de collaboration entre
les différents maitres doit étre largement suscité’.

Il faut finalement dire qu’'une optique interculturelle dans I'ensei-
gnement de I'école primaire nécessite aussi d’adopter de nouvelles atti-
tudes pédagogiques, car au-dela d’un changement d’objectifs ou de
methodes, c’est aussi tout un esprit et une fagon de transmettre I'acquis
culturel qui doivent changer. Une telle attitude interculturelle appelie
aussi une nouvelle attitude de I'enseignant envers le groupe-classe, par
rapport auquel il n'est plus extérieur, mais auquel il appartient et dont
il cherche a comprendre la culture, méme différente, de certains enfants.
On constate souvent, malheureusement, une attitude trés différente de
celle-ci lorsque les enseignants tendent a démissionner de leur réle et
adoptent un comportement passif, voire pessimiste, devant les problémes
Que pose I’enseignement aux enfants migrants.

7. En guise de conclusion

Les conséquences de la présence d’une proportion importante d’enfants
immigrés a I’école ont longuement été étudiées, mais toujours sous I'angle
negatif, en insistant sur les échecs scolaires de ces enfants, sur leurs
difficultés a se conformer a certaines normes institutionnelles, etc...

113



Il faut souhaiter aujourd’hui que I'on puisse considérer leur présence
au sein de I’école comme une source de richesse, d’ouverture de I’'horizon
scolaire; et qu’au-dela d'un certain nombre de constats de difficultés de
tout ordre, nous adoptions des pistes d’action pour que tous les enfants
aient les mémes chances devant I’éducation, pour gu’ils puissent s’épa-
nouir tant culturellement qu'affectivement et intellectuellement.

Aujourd’hui, Pon assiste aussi progressivement a un processus de
rencontre des différentes cultures présentes a I'école... et dans ce cadre,
Pinterculturalisme est une richesse pour tous, tout en nécessitant
cependant la mise en place d’une pédagogie adéquate valorisant le bagage
culturel et langagier des enfants culturellement différents.

Se proposer de donner place, dans la classe, a la pluralité des cultures
a travers différents modes d’expression est plus qu'une expérience
enthousiasmante: c’est aussi une situation nouvelle qui ne peut que nous
ouvrir les voies vers une autre fagon d’aborder I'éducation des enfants
migrants, vers un désir de susciter une certaine créativité - tant chez
les enfants que chez les enseignants -, ce qui peut étre a la base d'une
vision plus positive de nos rapports avec les enfants migrants. Elle invite
a chercher a les comprendre a travers ce qui les identifie profondément.

Il faut cependant prendre garde de ne pas tomber dans le piége du
folklorisme et c’est pourquoi il est nécessaire de vivre de véritables
échanges interculturels. Il ne s’agit point de connaissance «intellectuelle»
d’'une culture étrangére - a fortiori de plusieurs -, mais de la richesse
d’un contact, de la piénitude d’'une communication entre cultures.

La rencontre des cultures suppose aussi que quelque part la langue
maternelle ait sa place: non seulement elle favorise I’apprentissage de la
langue du pays d’accueil, mais elle permet aussi de sauvegarder les liens
avec la famille, la culture d’origine.

Nous voulons, par cette éducation interculturelle, construire une école
qui cesse de s’éloigner de la vie et de brimer les enfants, une ecole qui
permette a chacun de s’exprimer et qui favorise I'imagination, le réve,
la poésie.

Nous voulons que chaque enfant migrant découvre et suive son chemin.
Pour chacun d’eux, ce chemin sera différent, plein d’embiches, mais
aussi parsemé de beauté.

114



Pour chacun d’eux, le chemin de chaque jour naitra du trouble, de I'incer-
titude, pour leur ouvrir d'autres portes, d’autres frontiéres... au-dela du
stable, du réel, du tangible..., et il ménera parfois aussi a I'inconnu.

Et pas a pas, ils découvriront ce qu’ils seront demain...

Et pas a pas, ils nous montreront aussi d’autre chemins...

Note

1. «Biculture ou culture morcelée? Approche d'une expérience d'enseignement intégré de portugais
a Sainte-Croix» - Travail réalisé al'Université de Bruxelles dans le cadre du Séminaire de
«Sociologie de I'Education» de R Dinello par F. Carbonell, JCywiak, J. Ferreira Gongalves,
A.-M. Hayet et F. Koykis. Février 1980.

Bibliographie

Abdallah-Pretceille, Martine: «L’interculturel au niveau de I'école: finalités
et lignes directrices» In Introduction aux études interculturelles -
Esquisse d’'un projet pour [I'élucidation et la promotion de la
communication entre les cultures. pp. 139 a 157 UNESCO, 1980.

Athanassopoulou, Georgette: Le bilinguisme et le biculturalisme chez les
enfants grecs, Mémoire réalisé sous la direction de R. Dinello, pour
I'obtention du post-graduat pédagogique, Université de Bruxelles, 1983.

Ben Dhiab, Ahmed: Ne pas assassiner les réves des enfants, Revue
Autrement n°11/77: «Culture Immigrée». pp. 164 a 166. Ed. Le Seuil,
1977.

Carbonell, F., Cywiak, J., Ferreira Goncalves, J., Hayet, A.-M., Koykis,
F. Approche d’une expérience d’enseignement intégré du portugais a
Sainte-Croix, Travail réalisé a I’'Université de Bruxelles dans le cadre
du séminaire de Sociologie de I’Education de R. Dinello.

C.E.F.L.S.E.M.: Activités interculturelles en école maternelle. Premier
rapport, novembre 1980.

C.E.F.I.S.EM.: Le pari interculturel ou I'école maternelle aujourd’hui.
Rapport d'un stage destiné aux enseignants d’école maternelle, 1981.

Dinello, Raimundo et Koykis, Fanny: Scolarisation et insertion sociale
des enfants grecs immigrés en Belgique. Ed. du Centre Grec de Culture
et de Formation. Bruxelles, 1985.

116



Porcher, Louis: L’éducation des enfants des travailleurs migrant en Europe:
Vinterculturalisme et la formation des enseignants. Conseil de la
Coopération Culturelle - Division de I'Enseignement Scolaire. Strasbourg,
1979.

Revue belge de Psychologie et de Pédagogie: Nos 181-182: Scolarisation
et éducation interculturelles. Tome 45, Mars-Juin 1983.

Revue belge de Psychologie et de Pédagogie: no 188: Fondements pour
une pédagogie interculturelle. Tome 46, décembre 1984.

116



La scolarisation des enfants de migrants et la

formation des enseignants

André Thiébaut
Centre de Formation et d’information pour la Scolarisation
des Enfants de Migrants - Toulouse

Nous n’'aborderons ici qu'un aspect trés partiel du lien entre la
formation des enseignants et la présence d’enfants de migrants dans le
systéeme éducatif frangais, celui qui concerne un Centre de Formation et
d’Information pour la Scolarisation des Enfants de Migrants
(C.E.F.LS.E.M.). |l faut souligner, d’'une part, que ce n'est pas le seul
lieu ou les deux choses sont liées et, d’autre part, que si les grandes
lignes sont clairement définies au niveau national, I'indispensable
interprétation dans les différents contextes donne, pour les divers Centres
du territoire, une grande variété de réalisation.

1. La situation de formation

Qu’il s’agisse de formation initiale ou continue, les interventions des
C.E.F.I.S.E.M. font toujours suite a des demandes d’ enseignants ou futurs
enseignants. En effet, pour la formation initiale, ces actions sont situées
dans le cadre d’options offertes aux normaliens, et les enseignants qui
veulent user de leur droit a la formation continue disposent d’un choix
important de stages touchant les domaines les plus divers proposés par
le plan académique de formation.

Au fait qu’il s’agisse uniquement de volontaires s’ajoute la
caractéristique suivante: la raison donnée pour justifier le choix de telles
formations est trés majoritairement la quéte de moyens de lutte contre
'échec scolaire des enfants de migrants. Rares sont les stagiaires qui
posent le probléeme de différences a respecter, de mise en présence de
cultures différentes, d'intégration. L’échec est généralement décrit en

117



termes de redoublement, d’orientation vers les filieres spécialisées et de
non-réussite aux examens. C’est souvent le caractére massif de ces
phénomeénes qui motive les demandes de formation et d’information. Si
un ou deux enfants de migrants dans la classe n’apparait pas comme un
probléeme, un nombre plus important crée pour I'école des dysfonction-
nements et il est fait appel au C.E.F.I.S.E.M. pour qu’il y remédie et
que !’établissement retrouve 'harmonie. (Il va sans dire que la suite des
événements est toujours trés différente).

La description de la situation par les enseignants se fonde évidemment
sur des représentations qui ont actuellement cours. Si I'explication
génetique explicite est formellement rejetée, les discussions font malgré
tout apparaitre des positions que I'on pourrait considérer comme voisines.
Par contre, I'explication de I'échec par le handicap social (et sa version
pour étrangers, le handicap socio-culturel) satisfait le plus grand nombre.
Enfin, I’école, avec son inaptitude & s’adapter a des publics nouveaux,
n'‘est mise en cause que par une minorité d’enseignants qui ont été
confrontés a des expériences professionnelles ou paraprofessionnelles
particulieres.

Le Ministére de I’Education Nationale (1983-84), pour sa part, énonce
les objectifs de lutte contre 'ec:.. . scolaire ainsi-que, bien clairement,
ceux d’intégration des populations migrantes et de prise en compte de
la différence socio-culturelle a I'école. L’arsenal législatif et réglemen-
taire est fourni sans compter et permettrait les expériences pédagogiques
les plus audacieuses. On n’observe rien de tel: essentiellement parce qu’un
appareil aussi lourd que linstitution éducative poursuit longtemps, par
inertie, le mouvement qui I'anime et qu'une pratique nouvelle aussi
nettement en rupture avec les fonctionnements admis et les idées regues
demande du temps pour les modifications qu'elle impose. La résistance
d’un appareil normatif devient colossale quand on lui demande d’accepter
la différence: I'architecture, I'’emploi du temps, les bibliotheques, les
formations, les carriéres sont mises en cause et «tout cela, au bout du
compte, pour des enfants de migrants».

Il n'est pas déplacé d’ajouter que dans un métier réputé déstabilisant
pour celui qui I'exerce (cf la référence insistante aux statistiques des
maladies professionnelles), peut-étre pas (toujours) pour survivie mais
souvent pour trouver un confort moral nécessaire, les professionnels de
'enseignement, comme leurs administrateurs, se sont construit un systéme
défensif a I'image d'un argumentaire. Cette variété d’identification a
linstitution vient ajouter son ciment a des assemblages qui pouvaient

118



s’en passer. C’est ainsi que certains voient dans le fait que les migrants
sont rejoints par les tziganes, les réfugiés ou les milieux frangais
défavorisés dans le champ d'activité des C.E.F..S.E.M. la preuve qu’il
s’agit de «réserver» des publics perturbants pour le systéme. La référence
aux conditions de création des services d’assistance sociale vient
généralement appuyer ce type d’analyse excessive.

Cette description de la situation de formation serait incomplete s’il y
manquait les centres de formation. Pour résumer leur histoire, on pourrait
dire: nés de parents pauvres mais honnétes, croissance difficile et, dés
I'age de I'école, risques de sclérose.

En effet, il a fallu beaucoup de conviction pour mettre en place dans
les années 70 une telle organisation. La faiblesse des moyens avait
pourtant une contre-partie de taille: la liberté des marginaux. Des progrés
incontestables ont été faits. On est passé du dénuement a la géne.

Les C.E.F.I.S.E.M. n’y ont pas perdu leur ame: ils sont toujours faits
essentiellement d’enseignants qui n’ont pas le profil «<normal», qui mettent
accent sur le partage nécessaire d’un certain nombre de grandes options.
La taille des Centres, pourtant encore trés modeste, ne permet plus les
attitudes de franc-tireur et fait qu’ils sont attires dans les couches plus
profondes de linstitution avec, en contre-partie, cette fois, des espoirs
plus fondés.

Pour terminer cette auto-analyse, nous risquerons cette définition du
formateur heureux: c’est celui qui peut accepter le fait minoritaire a
deux niveaux: il est lui-méme minoritaire (et récemment encore marginal)
dans son institution et il a pour tdche d’améliorer les conditions de
scolarisation des enfants issus de milieux socio-culturels minoritaires
dans la societé.

2. Les objectifs et les techniques

La prise en compte des différences socio-culturelles a I'école, finalite
de cette action de formation de formateurs, définit les objectifs de notre
travail.

Il est certain que la clé de P’évolution souhaitée se trouve dans le

changement d’attitude et la modification des représentations des
enseignants pour ce qui a trait aux milieux socio-culturels minoritaires.

119



Cela revient a souhaiter, en fait, qu’ils se démarquent du discours
dominant ambiant, de ce qui s’entend dans la salle des professeurs, aux
repas de famille, au café ou a I’entrainement de rugby, dans les files
d’attente & I'Agence Nationale pour 'emploi. Inutile de dire qu'il serait
dangereux d’attendre une évolution rapide sur I'ensemble du corps
enseignant. Cela supposerait que les individus qui le composent se
retranchent brutalement du tissu social auquel ils appartiennent. Nous
avons, dans le cadre de ce travail, des contacts avec des associations,
des municipalités, etc...: lorsque on aborde les problémes d’intégration
des enfants de migrants, I'accueil est généralement de mitigé a glacial
et, quelquefois, franchement agressif. C’est de la part de ceux qui vivent
dans les quartiers d’ou les migrants sont absents, dont I'emploi n'ameéne
pas de contact direct avec des travailleurs venus d’ailleurs qu'il arrive
que nos propositions soient accueillies favorablement.

I convient donc d’avancer prudemment. En ce qui nous concerne,
lincitation véhémente a aimer le prochain dont la peau a une couleur
différente nous parait peu efficace pour ameliorer la scolarisation des
enfants de migrants. Nous préférons exposer nos stagiaires a une
information aussi rigoureuse que possible, d’ou tout aspect affectif est
systématiquement évacué et qui est apportée par des mesures d’institu-
tions dont I'image scientifique est largement répandue (CNRS par exemple).
D’autre part, nous les mettrons en contact avec des personnes issues du
milieu migrant qui répondent a deux critéres: posséder le langage qui
leur permet de «passer» auprés de ce public et faire encore partie du
milieu (c’est le cas de certains jeunes gens de la deuxiéme génération).
Nous commengons a utiliser certaines techniques de groupe pour faire
prendre conscience du regard de chacun sur ces enfants et le milieu
dont ils sont issus. Enfin, une réflexion sur le fonctionnement de I'école,
sur les instructions officielles et leurs interprétations, sur la place de
'école dans la vie du quartier permet de ramener les choses au plan
local, au concret environnant.

La connaissance du milieu de ces enfants pour lesquels notre école
n'a pas été prévue nous parait le complément d’un travail sur les attitudes
et la condition d’'une mise en pratique.

Nous avons déja dit qu’il existe un effort d’information qui aborde

généralement les aspects économiques, politiques, juridiques et socio-
culturels des milieux minoritaires.

120



D’autre part, nous amorgons un travail sur le terrain et nous essayons
de donner les moyens de le continuer pour que les enseignants découvrent
avec les enfants (tous les enfants, migrants ou non) les aspects spécifiques
de 'environnement de I'école. Il est certain que cette connaissance passe
par l'interprétation de I'école et du quartier, mais aussi que ce mode
d’approche aura bien d’autres retombeées.

C’est au moment de concrétiser sur le terrain les idées émises et les
accords conclus que l'angoisse apparait. Le discours d’évitement est
classique: les moyens sont insuffisants, les textes ne couvrent pas
explicitement ce type d’opération, elle implique une surcharge incompatible
avec les principes syndicaux («on veut nous faire faire du neuf avec du
vieux»), les contrats d’assurance ne permettent pas, etc... La seule vraie
réponse est de donner a voir la réalisation de types d’organisation
traduisant, a des degrés divers, ce que les principes énoncés demandent:
une école avec des enfants de migrants peut fonctionner sans classes
spéciales ou ces enfants se trouvent concentrés. Les moyens pour les
classes spécifiques peuvent étre utilisés pour d’autres activités évoluant
dans le temps pour permettre a certains enfants de participer aux activités
communes. La présence d’un enseignant de langue et de culture d’origine,
faisant réellement partie de I'équipe éducative et acceptant de dépasser
le strict cadre de sa mission officielle permet des activités plus variées
et plus riches. La participation, comme co-éducateurs, de personnes
susceptibles de témoigner devant la classe peut bouleverser les
représentations bloquantes pour les enfants.

Si le développement est bien «le résultat global de I'interaction du
sujet avec le milieu physique et social dans lequel il vit», les rapports de
I'école avec le quartier doivent étre repensés, les divers agents éducatifs
associés aux activités. En fait, il ne s’agit pas d’inventer du jamais vu,
mais simplement de trouver, dans ce qui existe ici ou la, I'organisation
de I'école qui peut servir au mieux les objectifs qu’on a été amené a
définir aprés une réflexion sur la spécificité des publics.

Nous savons que l'appelation «pédagogie interculturelle» n’est pas
admise de tous. Nous savons également ce que nous mettons dessous et
a quoi elle nous sert: il ne nous revient pas de décider des termes qui
auront cours dans un domaine ou les mots se succédent rapidement sans
que nous puissions toujours, d’ou nous sommes, comprendre trés bien a
quelle évolution effective cela correspond. Nous avons par contre besoin,
pour le changement des pratiques que nous visons, de termes stables et
clairs, outils d’une évolution que nous savons lente. Interculturel veut dire

121



entre deux cultures: la culture dominante et une des sous-cultures
minoritaires nationales (immigrés, tziganes, «milieux frangais défavorisés»,
etc...). La norme de I'école est celle de la culture dominante, point de
passage obligé pour accéder aux statuts socio-économiques convoités. La
différence culturelle n’est pas reconnue par I'école qui s’adresse a I'enfant
«normal». Inversement, les enfants qui nous occupent ne se reconnaissent
pas dans le systéme des valeurs et le fonctionnement de cette école. La
pedagogie inter-culturelle consiste en un systéme de pratiques de prise
en compte de cette différence culturelle entre la norme et le milieu
d’origine de nos enfants pour la construction de personnalités autonomes,
ce qui est la finalite de I'école. Les principes de référence sont simples:

- Articulation indispensable entre les trois aspects: domaine
socio-économique - apprentissages linguistiques - apprentissages non
linguistiques.

- L'utilisation des moyens d’appropriation sur I'environnement se fait
en priorité a partir du vécu de I'enfant.

- Plus largement, une telle pédagogie exige que soit rétabli le lien
école-famille-quartier.

Compte tenu de ce qui a été dit plus haut concernant les attitudes
et représentations de nos collégues enseignants, il est nécessaire
d’envisager une mise en pratique de ces notions a plusieurs niveaux.

Le premier serait celui qui s’efforcerait de transformer, dans I'esprit
des enfants, les hiérarchies en différences et chercherait a changer la
tolérance en perception des cultures minoritaires. Les aspects traditionnels
de la culture sont alors utilisés: écriture, peinture, architecture, cuisine,
etc... «Les festivals interculturels», I'audio-visuel trouvent ici leur plein
emploi. On utilise beaucoup la culture d’origine des étrangers, un peu
«’art populaire» national, mais tout ce qui touche a ce qui fonde la
culture de I'immigré, du milieu dominé (aspects économiques, sociaux et
politiques) est évité.

Le second serait de prendre ces éléments en compte, de travailler
sur le vécu de 'enfant ici et maintenant et non sur ce que le souvenir
(le leur, celui des parents) de ce qui a été quitté restitue maintenant. Cela
ne veut absolument pas dire que toute référence au passé est exclue,
mais qu'elle est restituée dans I'ensemble de ce qui fait la culture du
milieu de I'enfant aujourd’hui. La prise en compte du fait qu'on vise la

122



construction de la personnalité d’enfants issus de milieux dominés se
traduit actuellement dans une démarche qui, si elle n’est pas nouvelle,
est adaptée, réorientée pour atteindre cet objectif. Il s’agit de pédagogie
du projet qui vise a faire appliquer une démarche d’éveil (référence a la
démarche scientifique, a la construction du savoir) a I'égard de I'explo-
ration de tout ce qui fait les cultures minoritaires. Ce travail débouche
impérativement sur un acte de communication réel, aussi prestigieux que
possible, et comporte trois activités fondamentales: recueil des infor-
mations, classement et organisation en message pour un destinataire
connu.

Si a ce second niveau nous espérons apporter a ces enfants le moyen
de se situer, d’étre «en situation d’apprendre», il manque, a notre avis
quelque chose que nous plagons a un troisieme niveau, a notre connais-
sance pas encore atteint dans les moyens mis en oeuvre en pégagogie
interculturelle: ce serait ['élaboration d'itinéraires d’apprentissage
réellement adaptés aux particularités socio-culturelles: on apprend le
frangais a un «enfant des bas quartiers» comme s’il ne parlait pas frangais,
alors qu’'on peut observer que, dans son registre, il est capable d'une
virutosité qui n’est pas utilisée a I'école. La méme methode d’enseignement
de la guitare est proposée a I'enfant gitan et au fils de paysan. En fait,
nulle part ou presque, actuellement, la différence socio-culturelle n’est
utilisée comme un facteur d’apprentissage.

3. Conclusion

Nous avons tenté de donner brievement un apergu du cadre de notre
travail et du changement des pratiques que nous essayons de favoriser.

Au plan technique, sur le terrain, subsistent trois difficultés majeures:

- Nous sommes peu satisfaits des outils dont nous disposons, peu armés
pour une maitrise réelle de moyens qui permettraient un travail sur
le theme qui nous parait central: représentations et attitudes vis-a-vis
des milieux socio-culturels minoritaires.

- Il est extrémement difficle de réunir, sur le terrain, les conditions
d’un fonctionnement d’école cohérent par rapport aux principes énon-
cés. Certes, des choses changent ici et la, mais rien ne permet réel-
lement d’imaginer ce qu'on peut faire, sans moyens supplémentaires,
mais avec une volonté partagée par tous de prendre en compte la diffé-

123



rence socio-culturelle. Or, donner a voir, non pas une vitrine péda-
gogigue, mais une réalisation née d’analyses nouvelles et partagées,
est un élément essentiel dans une tactique de changement des prati-
ques. Pourtant, les chicanes réglementaires ne permettent pas le tra-
vail commun de ceux qui ont cette méme volonté.

- Enfin, a l'inverse de ces concentrations nécessaires, I’établissement
d'un réseau ouvert de praticiens et d’instances dirigeantes préts a
oeuvrer pour que la différence liée a ’appartenance socio-cuiturelle
soit prise en compte a l'école est tout aussi indispensable. Or, les
moyens dont nous disposons, ce que nous sommes rend extrémement
hasardeux un tel projet pour le systéme éducatif.

Si ces problémes, qui compromettent I'efficacité réelle de I'action du
Centre demeurent, la stratégie d’ensemble a, elle, gagné en limpidité.
Certes, les vestiges de représentations passées expliquent I'exclusivité
encore parfois donnée aux problemes linguistiques, mais, généralement,
I'obligation de réfléchir aux diftérents publics auxquels les textes officiels
nous demandaient de nous intéresser, la participation du Centre au travail
effectué dans les ZEP (Zones d’éducation prioritaire) ont conduit a plus
de précision: il y a un tronc commun pour tous les enfants des milieux
socio-culturels minoritaires, eux qui représentent {’écart par rapport a
la norme de la culture dominante. Il y a, et cela revét une égale
importance, I'originalité de chacune des socio-cultures. Ou encore: on
peut dire qu'a un certain degré de généralisation, lorsqu’il s’agit de
situer le probléme, on peut traiter de I'ensemble des sous-cuitures
minoritaires. Quand il s’agit de la mise en oeuvre, de I'élaboration d’outils,
de 'examen de ce qui se passe dans les différentes disciplines, il est
impeératif de prendre en compte les particularités de chaque groupe.

Nous ne pensons pas nous aventurer trop au-dela de nos éventuelles
compétences en répétant aprés d’autres que le modéle actuel des rapports
humains sera périmé d’ici une dizaine d’années. L’affirmation des minorités
culturelles ne se laisse plus enfermer dans le folkiore et il sera nécessaire
de trouver d’autres valeurs pour vivre ensemble. En particulier, il faudra
créer d’autres fagons d’agir professionnellement, et c’est la notre propos.
Si un jour, dans notre domaine, les moyens fournis pour changer deve-
naient plus importants que ceux qui sont utilisés pour continuer comme
par le passé, on pourrait espérer participer efficacement a éviter la
crise que sociologues et démographes nous promettent pour les années 90.

124



Des expériences multiples et diverses

125



Analyser 'expérience

Raimundo Dinello
Université Libre de Bruxelles

Comme les recherches, les expériences socio-pédagogiques, ont une
valeur toute particuliere consistant a mettre a nu des réalités qui souvent
passent inapergues dans une premiere vision des choses, mais qui se
dévoilent sous le regard attentif de chercheurs et d’animateurs.

Dans le domaine du phénomeéne interculturel, les formes d’expériences
tentées sont nombreuses. Au-dela de la description consciencieuse qu’un
animateur peut nous en faire, nous avons encore la possibilite de
comprendre beaucoup a travers I'analyse de ce vécu si intense, surtout
quand lPengagement personnel meéne tout droit a la mouvance
socio-culturelle. Parmi plusieurs expériences que nous avons pu suivre et
orienter, nous avons voulu retenir les suivantes parce qu’elles sont fort
représentatives de beaucoup d’autres et qu’elles contiennent toute la
dynamique de [I'éducation interculturelle liée a !l'enseignement et a
'insertion sociale, ce qui correspond au théme catalyseur de cet ouvrage
concernant la psycho-pédagogie interculturelle.

Les «Ecoles de Devoirs» sont en effet trés significatives dans la mesure
ou elles représentent un trés grand paradoxe, en méme temps qu’elles
constituent une grande démonstration d’incompréhension du probléme de
la part des dirigeants de I'Education Nationale.

Il s’agit, fondamentalement, d’'un probléme de pédagogie, qu’on tente
de résoudre hors de I'école, avec 'aide de personnes de bonne volonté
ou ayant un fort engagement socio-culturel, mais dénuées des compé-
tences techniques nécessaires en matiére d’enseignement.

Le probléme en cause est essentiellement celui du contenu des
programmes scolaires et de la méthodologie susceptible d’assurer les
apprentissages de base. Ce probléme n’est pas assumé par les autorités
responsables de I'’éducation et de I'enseignement; en effet, ces expériences
sont subventionnées par le Ministére de la Culture et, quelquefois, par
la prévoyance sociale.

127



Il a fallu qu'arrive en masse «la catastrophe» des éléves migrants
pour que I'on découvre la force de la variable culturelle dans le processus
de scolarisation, mais encore faut-il que cette variable soit reconnue. i
existe des gouvernements qui nient cette réalité au point méme de ne
pas accepter les propositions d’enseignement biculturel faites par le
Conseil de la Communauté Economigue Européenne. Le traditionnalisme
serait-il enraciné dans les organismes vecteurs de I'enseignement et de
'éducation? Il n’y a pas plus grand aveugle que celui qui ne veut pas
voir, dit-on. Que de ministres, inspecteurs, enseignants veulent s’aveugler
encore quand ils manifestent le souhait de continuer avec I'école et la
peédagogie de leur «bon vieux temps»! Ce sont toujours les «meilleurs»
qui racontent I'histoire du «bon vieux temps», car les autres, ceux qui
ont vécu les mémes «mauvais vieux temps», ne sont pas la pour compléter
la vision de I'histoire.

Un tel détournement de la vision du probleme atteint actuellement
un paroxisme quand certaines Ecoles Normales envoient leurs étudiants
faire des stages dans les «Ecoles de Devoirs», au lieu d’accepter la réalité
et d’'introduire dans les Ecoles le renouvellement pédagogique expérimenté
dans les «Ecoles de Devoirs» et les expériences de soutien pédagogique.

Evidemment, refaisant les mémes exercices que ceux que propose
Pécole, les Ecoles de Devoirs n’ont pas pu résoudre les problémes
d’apprentissage. Une fois de plus, par son absence, la nécessité d'une
pédagogie interculturelle a été mise en évidence. C’est en raison méme
de l'interculturalisme que la plupart des expériences se sont transformées
en Maisons de Culture des quartiers d'immigrés. En termes de compéten-
ces peédagogiques, de tels problemes ne sont abordés avec succes que
lorsque I'expérience de psycho-pédagogie interculturelle se construit
dans un espace de pédagogie socio-centrique.

Partir de la réalité socio-culturelle significative des éléves et s’orienter
globalement vers une perspective de société nouvelle - qui, dans ce cas,
ne peut étre envisagée que dans le respect démocratique de toutes les
cultures présentes - est le principe d’organisation requis pour une
pédagogie socio-centrique. Sans ces références, il s’avére inutile de vouloir
tenter une politique de bon Saint-Bernard. D’ailleurs, la plupart de ces
expériences sont patronneées par des organisations chrétiennes ou de
morale laique, qui se rejoignent dans la foi en 'accueil social, alors que
pour résoudre fondamentalement ces problémes nous devrions accroitre
la compétence pédagogique a la base et ré-orienter les décisions politiques
au sommet.

128



Personne ne doute des bonnes intentions de ces organisations, mais
ces problémes, amplement décrits dans les expériences des pages suivan-
tes, nécessitent une nouvelle application socio-pédagogique concernant
autant les programmes que les méthodes et les structures du systéme de
Fenseignement et de I'éducation. Ce systéme ne fonctionnait que pour
une population homogeéne avisée. Actuellement, avec la démocratisation
de I'éducation pronée par I'Unesco, depuis quelques années déja, on se
trouve dans une situation de scolarisation de toute la population enfantine
et de formation professionnelle de tous les jeunes vivant sur le territoire.

Des enfants de commergants, d’ouvriers, d’enseignants, d’immigrés
turcs, portugais, arabes, des enfants de ministres, de cadres interna-
tionaux, ... des enfants de parents séparés, ... des enfants qui découvrent
devant la télévision notre monde de guerres et de vedettes ..., voila des
enfants arrivant a I’école avec des images qui ne sont pas des plus
concordantes avec les livres didactiques. Entre 'univers de I'enseignement
et le monde de I'éléve, il y a un abime culturel, abime qui n’est pas un
vide, mais une différence.

Saurons-nous développer une épistémologie basée sur I’hétérogénéité
ou resterons-nous égarés dans I’hnomogénéité? Seule une certaine autono-
mie dans la compétence que I'enseignant pourrait avoir pour créer de
nouvelles méthodes interculturelles, peut aujourd’hui faire ré-apparaitre
la joie a I’école.

Cette créativité professionnelle pourrait également éliminer les devoirs
scolaires qui, d’'une part, accroissent les différences entre les résultats
dans l'acquisition des connaissances et qui, d'autre part, freinent
Fintégration socio-culturelle des enfants migrants. Car a la fin de la
journée scolaire, les enfants, et plus encore les adolescents, ont surtout
besoin de jouer et de faire du sport, et non de répéter entre quatre
murs les mémes exercices de langue et de mathématiques. En plus d’étre
incompris a I’école, ces enfants ont moins de temps libre que les autres,
alors que ce temps libre est pourtant fondamental pour leur socialisation.

Ces Maisons d’assistance, ces Ecoles de Devoirs, ces heures de Sou-
tien Pédagogique représentent le sommet de la pédagogie compensatoire,
laquelle consiste a faire et refaire la méme chose en allant au-dela de
Fhoraire scolaire, au lieu d’innover et d’enseigner autrement au sein
méme de !'activité scolaire.

129



Mais les Ecoles de Devoirs, comme d’autres expériences, ont aussi
montré que le succes est possible quand les enfants sont reconnus dans
leur identité culturelle. Il est alors inutile de passer par un «déshabil-
lage» des problemes affectifs entre I'enfant et sa famille, ou par d’autres
discours idéologiques qui expliquent sans y remeédier Pinefficacité
pédagogique.

La psycho-pédagogie interculturelle est aussi une interaction d’identités.
Elle atteint ses finalités quand les animateurs autochtones se familiarisent
avec I'etranger, quand I'immigrant arrive a communiquer avec les natifs
et que tous alors peuvent se centrer sur les apprentissages.

Les deux expériences qui suivent sont d’une simplicité émouvante,

elles constituent un exemple de ce que je viens d’énoncer et en parfent
mieux.

130



L’école de devoirs: activité socio-culturelle ou

panacée aux difficultés scolaires des enfants?

Gabriella Ceccarini
Licenciée en Sciences Sociales de I’'Université de Bruxelles

L’école de devoirs: activité socio-culturelle ou panacée aux difficultés
scolaires des enfants? Le phénoméne de I'école de devoirs' se situe
peut-étre @ mi-chemin entre ces deux péles extrémes, sans se confondre
ni avec I'un ni avec 'autre, car elle est tiraillée entre:

les exigences de I'institution scolaire, source de valorisation et passage
obligé pour la «réussite» sociale future de Ienfant, et la recherche
d’'un enseignement ou d’une pédagogie de vie différents et, a travers
cette recherche, la revendication d’un systéme social équitable.

Toutefois,s’approcher de I'école de devoirs uniquement de cette fagon
reviendrait a se contenter de son aspect global en négligeant sa spécifi-
cité culturelle: le public auquel elle s’adresse est composé presque
exclusivement d’enfants immigrés et d’enfants belges socialement
défavorisés. En effet I'enfant doit non seulement rester le souci principal,
mais aussi conduire a I'analyse socio-politique de la situation sociale.
C’est dans cette perspective que je voudrais insérer ce texte issu de
mon expérience de deux ans dans une école de devoirs de la région de
Charleroi.

Les enfants fréquentant cette école sont presque exclusivement
musulmans, et principalement turcs. De plus, ils habitent tous le méme
quartier caractérisé par la présence d'une forte population immigrée et
par ses logements exigus et peu salubres. Au niveau scolaire, le retard
par rapport au cursus normal varie de 1 a plus de 3 ans. Les enfants
fréquentant la premiére année scolaire semblent accuser les retards les
moins importants.

131



Sans vouloir ignorer Pimportance des activités et des problémes
quotidiens rencontrés par I'équipe, il me semble plus intéressant
d’envisager la généralisation des difficultés que j'ai pergues dans le
fonctionnement de cette école de devoirs. Pour clarifier le propos, je
dégagerai trois niveaux d’analyse:

1. Niveau local inteme

Dans cette premiére partie, j'envisagerai principalement les problemes
rencontrés a lintérieur méme de I'école de devoirs. Méme si au départ
tous les animateurs étaient !a pour aider les enfants I’école de devoirs
semblait, d'une fagon générale, souffrir d’'un manque d’organisation,
symptome d’une absence de définition de sa nature méme, de ses métho-
des pédagogiques et de ses modalités d’intervention.

Absence d’orientation

L’absence d’orientation pédagogique et méthodologique se traduit
principalement par la non-détermination d’un choix, lequel est laissé a
I'appréciation et a la bonne volonté de personnes bénévoles sans formation
spécifique. Dans un premier temps, cette absence aurait pu étre comblée
par la volonté des animateurs d’effectuer une recherche commune afin
de donner une direction réfléchie a I'ensemble du travail réalisé avec
les enfants.

Mais I'école de devoirs ne doit pas non plus tomber dans un autre
travers: la monopolisation d'une orientation pédagogique uniquement
déterminée par des psychologues, pédagogues, instituteurs... Si la mission
pédagogique doit étre en principe supportée par un personnel formé,il
nen est pas moins vrai que toute I'efficacité de son travail tombe si ce
personnel ne s’entoure pas de personnes suffisamment motivées et «cons-
cientisées». Car les personnes bénévoles peuvent devenir le moteur, la
pulsion agissante du groupe, par leur contact avec la population et les
réalités vécues. Elles éviteraient ainsi la sclérose du groupe et assureraient
la continuité de I'engagement pris.

Cette absence d’orientation pédagogique, voire de méthodologie
spécifique, crée une difficulté supplémentaire aux enfants qui fréquentent
I'école de devoirs et sont constamment soumis a des systémes éducatifs
différents.

132



Prenons I'exemple d’un enfant turc. Celui-ci peut subir trois systemes
pédagogiques différents en une seule journée: I’école, le cours de langue
maternelle, I'école de devoirs.

a. L’école

L’école dispense essentiellement un enseignement dans lequel le maitre
est reconnu comme le dépositaire du savoir et de la logique d’appren-
tissage. Les éléments et les valeurs culturels canalisés dans la matiere a
enseigner sont considérés comme les seuls valables.

Dans le méme sens, la différence des coutumes, des traditions de
'enfant sont bien souvent considérées commes des conduites deviantes
ou encore comme des signes d'un stade de développement antérieur par
rapport a la culture dominante du pays d’accueil. Si, au fil du temps,
Pintolérance fait place a la tolérance ou a I'acceptation charitable, elle
n’aboutit cependant que trés rarement a la reconnaissance du passé et
du présent culturels comme un droit.

Il faut cependant reconnaitre que certains instituteurs fournissent
dans ce sens un effort fructueux, mais rapidement avorté car trop
superficiel et sporadique, ne modifiant en rien les fondements de
I'enseignement. En effet, a I'enseignement culturel du message que fait
passer I'école s’ajoute le probléme du désintérét de I'enfant issu de
milieu ouvrier. I} lui est souvent difficile de raccrocher le message
transmis par I'école a sa vie, a son milieu social. C'est dans cette
perspective qu’un choix pédagogique sous-tend un choix politique.

La situation décrite ci-dessus est non seulement vécue par I'enfant
immigré, porteur d’'un mode culturel de vie et de pensée différent, mais
aussi par 'enfant belge socialement défavorisé et également porteur de
différences socio-cultureties. L’enfant immigré supporte donc le poids
d’'une double différenciation et se fait ainsi le révélateur de la dimension
sociale et politique du message pédagogico-culturel transmis par I'école.
N'oublions pas que I'école primaire joue un rdle important par sa fonction
de seélection en vue de I'accés a un enseignement supérieur. Si des
perspectives différentes sont parfois offertes, elles restent cependant le
privilege d’enfants socialement favorisgs.

Pour s'en rendre compte, il suffit tout simplement de vouloir prendre

le temps de visiter les écoles de quartier des enfants socialement et
culturellement moins nantis. Il est inutile de revenir & ce niveau sur

133



I'état des iogements, sur le travail des parents, sur la «transplantation»
des instituteurs, et c’est ainsi que se referme le cercle volontairement
vicieux de I’enfant immigré ou belge socialement défavorisé.

b. Cours de langue turque

En ce qui concerne I’enseignement de la langue maternelle, il est
essentiellement basé sur deux stimuli: punition-récompense. Chez 'enfant,
ces deux valeurs semblent étre facilement assimilées et se traduisent
d’une fagon complémentaire par les sentiments de crainte et d’admiration
envers l'instituteur.

L’école de devoirs, tenant compte de cette réalité, peut ou doit trouver
une autre forme peédagogique, montrer qu’il est possible de travailler
differemment. Il me semble trés important de souligner l'intérét accordeé
par linstituteur a la recherche d’autres formes d’expression et d’acqui-
sition de la langue maternelle. La poésie et le théatre semblent répondre
le mieux a ce souci.

Ces deux moyens d’expression sont d’autant plus valables que les
enfants présentent leur travail aux parents, lors d’'une féte de la
communauté ou d’une féte commémorative nationale. L’apprentissage de
la langue semble étre non seulement un lien indispensable entre I'enfant
et sa culture d’origine, mais aussi entre I'enfant et sa famille. Si la fa-
mille turque essaie de vivre selon son mode de vie propre, I’enfant est
celui qui est le plus en contact avec I'extérieur, avec la culture de son
pays d’immigration. Le fossé creusé par cette situation peut étre
partiellement comblé par I'apprentissage de la langue maternelle. Il est
important de reconnaitre cet enseignement comme base de l'identité
culturelle. S’il convient d’en discuter avec le responsable, les membres
d’'une école de devoirs n’ont aucune legon a donner. Ce serait faire la
preuve d’un «impérialisme culturel».

It importe de reconnaitre cet enseignement, de méme que sa structure
propre, imposée ou librement choisie par la communauté immigrée. La
critique, voire la condamnation éventuelle de cet enseignement,
appartiendrait aux communautés immigrées.

c. L’école de devoirs

Du fait qu'aucune pédagogie spécifique n’est appliquée a I'école de

devoirs, elle différe par son travail méme des deux autres formes d’ensei-

134



gnement. Ce manque de référence semble étre un élément déterminant
dans les dificultés rencontrées avec les enfants et communément appelées
«problemes de discipline».

La famille, I'école et le cours de langue maternelle conférent a I'enfant
un ensemble de caractéristigues socio-culturelles et idéologiques qui
modélent son comportement. Il connait les exigences de ces trois groupes
et les comportements a adopter vis-a-vis d’eux.

Par rapport a I'école de devoirs, la situation est différente. En effet,
si cette école apporte une aide a I'enfant, ce dernier en pergoit mal le
contenu et les attentes. Je crois qu’une absence totale de discipline (au
sens d’organisation du groupe d’enfants, de respect du travail de I'enfant
par ses pairs) conduit a un laisser-aller peu favorable a I'enfant.

L'école de devoirs veut lui offrir une expérience nouvelle: celle
d’apprendre dans une ambiance de liberté. Si Penfant trouve une marge
de liberté plus grande a I'école de devoirs, il reste néanmoins tributaire
de I'humeur de I'animateur. Lorsque l’enfant transgresse cette marge
relative, une relation d'autorité revient au galop et peut s’exprimer par
une mesure extréme: I'enfant se voit dans I'obligation de quitter I'école
de devoirs.

Animation

Dans I’ensemble, aucun des animateurs ne posséde de formation parti-
culiére. La présence d’une personne ayant regu une formation pédagogique
lui permettant d’élaborer une méthodologie spécifique aurait cependant
été souhaitable.

D'une fagon plus générale, la prise de conscience des problémes de
limmigration semble une condition sine qua non pour participer a
Fanimation d’une telle activite. Ce minimum d’information permettrait
aussi aux animateurs d’éviter certains pieges culturels: par exemple une
attitude culturelle différente a I’égard des devoirs nous améne parfois a
croire que les parents immigrés ne portent pas d'intérét a leurs enfants.
Or la connaissance du milieu culturel de Y'enfant pourra nous aider a
nous méfier de tels a priori qui se sont revélés faux. Dans le prolongement
de cet exemple, nous pourrions évoquer la spécificité du probléme des
familles belges socialement défavorisées.

135



2. Niveau local exteme

Cette école de devoirs se trouvait isolée par rapport a toute activité
ou tout groupe existant dans le quartier. Il serait urgent de situer I'école
de devoirs dans cet ensemble d’interactions influengant I'existence des
enfants et de surcroit le fonctionnement de I'école.

Elle n’avait donc aucun intérét a vivre par elle-méme et pour elle-
méme. Les parents, I'école, les communautés immigrées, la vie du quartier
colorent I'école de devoirs d’'une réalité dont elle doit tenir compte si
elle se veut un moyen d’intervention dans les difficultés scolaires de
lenfant.

Ce lieu d’apprentissage devrait s’arribuer en effet un role de
coordination avec I'école et avec les parents. L’'école de devoirs ne doit
pas tendre a les remplacer, mais a travailler avec eux afin qu'ils prennent
en charge, par la suite, les problemes scolaires. Cette prise en charge
ne pourra se faire qu'au moment ou les différents partis se sentiront
concernés par un probléme commun. L’'école de devoirs a un rdle trés
important a jouer en suscitant ces contacts, dans le souci de renvoyer
le débat aux véritables intéressés. Un travail de sensibilisation autant
auprés des parents qu’auprés des instituteurs s’avére nécessaire pour
faciliter la rencontre et les échanges. Ce travail devrait cependant
s’accommoder au rythme des parents en les laissant libres de trouver des
solutions et des modalités d’application propres.

L’école de devoirs doit rester un outil et non pas se décharger de
ses responsabilités envers les parties intéressées. L’école de devoirs
trouve sa raison d’étre dans les carences de l'école. Dés lors, le véri-
table travail doit étre réalisé a l'intérieur méme de linstitution qui est
l'authentique lieu de conditionnement social de Penfant.ll doit se faire
dans le but d’'une mise en commun pédagogique, mais aussi et surtout
dans le sens d'une interpellation et d’'une mise en cause du systéme
scolaire, reflet du systeme social. L’aide scolaire coupée de tout contexte
socio-culturel se révéle inefficace, car les devoirs ne sont que P’expres-
sion de difficultés socio-culturelles beaucoup plus profondes vécues par
la population immigrée.

136



3. Niveau régional

Ce troisiéme point veut invogquer la tentative et la nécessité d’une
mise en commun, alternative d’une lutte plus profonde. D’'une fagon plus
générale, les écoles de devoirs semblent se perpétuer et continuer a
oeuvrer sans que la situation scolaire des enfants s’améliore. C'est un
probléeme qui me semble constituer le fondement méme de leur malaise.
Il oblige & revoir constamment la conception de I'école de devoirs, a
remettre son existence en question, tout en continuant un travail quotidien
avec les enfants. L’école de devoirs devrait étre un lieu d’apprentissage
de la langue par tous les moyens, écrits, oraux, audio-visuels. La
manipulation de la langue reste la principale garantie d’'une porte ouverte
vers I’autonomie, ou du moins vers une amélioration de la situation vécue.

C’est dans ce sens que cet apprentissage ne doit pas ressembler a un
abrutissement passif de vocabulaire. | doit permettre des points de
convergence aussi nombreux possible avec la réalité de 'enfant.

Dans le méme sens, la recherche d'une discipline de groupe pourrait
se proposer comme un objectif a long terme. Cette déemarche, s’entourant
de toute la prudence et la rigueur nécessaires, pourrait étre atteinte si
la responsabilité du travail était progressivement tranférée aux enfants.
Son acquisition doit tenir compte de la vie scolaire qui n’habitue pas
Penfant a cette solidarité de groupe, car le systéme scolaire tend a
diviser les enfants entre eux (bons, mauvais) afin d’obtenir un consensus
au niveau de l'autorité, ici symbolisée par Iinstituteur. L’école de devoirs
parait conserver un aspect caritatif et d’assistance vis-a-vis des enfants
qu’elle se propose d’aider, dans le sens ou elle est souvent considérée
comme une solution aux problémes scolaires de I'enfant immigré, mais
aussi de 'enfant belge socialement détavorise.

En effet, Fécole de devoirs répond a la logique de la politique du
moindre mal de «’emplatre» pédagogique. L’école de devoirs, avec ses
tentatives de rénovation pédagogique souvent illusoires, est principa-
lement 'émanation de groupes de base. Il est important, dans la phase
actuelle, gu’elle reste aux mains de ces groupes, mais elle ne doit pas
pour autant devenir la «couverture du pouvoir».

Ce pouvoir, qui réprime bien souvent ouvertement et insidieusement
la main d’oeuvre immigrée, ne doit pas se servir de I’école de devoirs
comme du soi-disant apanage de la recherche d’'un bien-étre social et
culturel laissé aux collectivités elles-mémes. C’est dans ce sens que

137



I'école de devoirs doit permettre et méme faciliter le travail institutionnel
touchant les racines mémes de notre organisation sociale. La revendication
claire de changements structuraux et institutionnels et la nécessaire
cohésion des différents regroupements par rapport a cette démarche
peuvent étre le premier signe d’une volonté consciente de changement
par rapport au véritable pouvoir institutionnalisé.

Dans cette perspective, I'animation d’'une école de devoirs devient
une véritable lutte culturelle, promesse d’un changement social. Cette lutte
doit évidemment aboutir a la reconnaissance culturelle de {a population
immigrée, mais aussi et surtout étre la revendication des droits a une
véritable participation a la vie sociale et politique.

Note

1. Les écoles de devoirs sont des structures mises en place au niveau des quartiers dans le but
d'aider les enfants migrants dans leurs devoirs scolaires. En régle générale, des animateurs
socio-culturels y travaillent et le financement est assuré par des subventions de |'Etat
(Ministére de la Culture) ou par des contributions de comilés de quartiers. Avec le temps, la
fonction premiere de ces écoles de devoirs s’est queique peu moditiee, et elles sont devenues
des lieux d'animation socio-culturelle pour les entants, les jeunes et les adultes.

138



Animation des jeunes dans un centre public

d’aide sociale (CPAS)

Loretta CECCARINI
Licenciée en Sciences Sociales de I'Université Libre de Bruxelles.

Mon travail a consisté essentiellement en I'animation d'un groupe
d’adolescentes de 15 a 20 ans, issues du milieu ouvrier et, principalement,
de nationalités marocaine et turque. Cette animation s’étant effectuée
dans le cadre d’un Centre Public d’Aide Sociale (CPAS) de la région de
Charleroi, le groupe d’adolescentes était ouvert a toutes les nationalités,
y compris aux autochtones.

1. Le cadre du CPAS

A la faveur de la loi du 8 juillet 1976 transformant les CAP en CPAS,
un CPAS de la région de Charleroi a développe une série d’initiatives
dans une perspective de développement communautaire.

C’est ainsi qu'a partir de 1976, le CPAS a pu répondre non seulement
a la pauvreté matérielle et financiére, mais également a la «pauvreté»
culturelle et psychologique. Dés lors les immigrés deviennent un public
privilégié pour le CPAS.

Le Centre d’Expression et de Créativité pour Enfants est ouvert depuis
le 5 octobre 1977 aux enfants de 6 a 12 ans. Ses objectifs visent a aider
les jeunes de la commune a s’exprimer par la création. D’autre part, il
suscite des rencontres non seulement entre enfants belges et immigrés,
mais également entre enfants et personnes du 3éme age.

139



En mars 1979, ce Centre se pourvoit d'une ludothéque et d'une
bibliothéque pour enfants. Le Journal de Liaison, un organe d’informations
sociales, parait pour la premiére fois en 1978. Il a un statut communal.
Cette revue trimestrielle est rédigée en huit langues et la population
participe aux traductions; il tente d’informer un maximum de personnes.
Cependant on peut constater qu’un certain nombre de travaifleurs immigrés
ne savent pas lire. Par ailleurs, en janvier 1979 s'est ouvert un atelier
de couture pour jeunes filles dgées de 9 a 15 ans. Cet atelier est fréquenté
par une majorité de jeunes immigrées.

L'atelier «Les Filles de 'Amitié» a été créé a la méme époque. Cet
atelier permet a des adolescentes belges et immigrées ayant de 15 a 20
ans de se rencontrer et d’échanger leurs points de vue sur divers
problémes.

En février 1979, des cours de frangais ont été organisés par une
assistante sociale stagiaire pour la population immigrée. Ces cours sont
donnés le mardi de 17h30 a 18h30. Leurs objectifs ne visent pas
uniquement 1’acquisition de la langue frangaise, mais essaient plutot de
favoriser les échanges culturels entre diverses nationalités.

D’autres projets sont encore a I’étude.

2. Les Filles de I'Amitié

Le 25 septembre 1978, le CPAS a lancé un appel a la population afin
de savoir quels étaient les problémes, les attentes des travailleurs
immigrés. Trés peu de personnes y ont répondu. Néanmoins les principaux
problémes ont été soulevés: la féte populaire (une grande féte populaire
semble étre le meilleur moyen pour mettre les gens en contact),
'apprentissage de la langue frangaise, I'inégalité des droits et la création
d’une association pour immigrés. Les problémes sociaux que rencontrent
les travailleurs immigrés sont trés importants. Une meilleure connaissance
de leurs moeurs, de leurs coutumes est donc indispensable lorsqu’on
désire entreprendre une action avec eux. Des cours d’alphabétisation,
des cours de couture, des rencontres avec les femmes musulmanes sont
également sources d’échanges.

Pour ma part, je suis me intéressée au cours de couture pour jeunes
filles.

140



Le 7 décembre 1978, j’ai pris contact avec la directrice d’un
établissement scolaire qui avait été sollicitée par des étudiantes pour
créer un cours de couture.

Cette entrevue m’a permis de comprendre que la demande avait éte
formulée par des jeunes filles turques qui considéraient avoir moins de
droits que leurs fréres. En effet, selon elles, lorsqu’un gargon musulman
désire se vétir, se divertir... les parents lui donnent de l'argent. Par
contre, une fille musulmane a beaucoup moins de chances d’obtenir satis-
faction dans ces mémes situations. Un cours de couture permettrait donc
a ces filles de confectionner a moindre frais de nouvelles toilettes et
par la méme occasion, de sortir de leur milieu famitial.

Onze adresses de filles immigrées (turques, marocaines et grecques)
de 9 a 14 ans qui seraient intéressées par ce cours m'ont ainsi été données
par la directrice.

Des cours de couture existent dans la commune. C’est pourquoi des
renseignements quant a I'dge, la nationalité... des participantes ont été
demandés, afin que I'éventuel cours, donné le mercredi apres-midi par le
CPAS, ne soit pas concurrentiel de celui qui existe déja.

C’est en me rendant a son domicile que j’ai rencontré une jeune fille
turque de 16 ans. Celle-ci m’expliqua qu’elie éprouvait de nombreuses
difficultés avec ses parents. Elle aurait aimé poursuivre ses etudes, mais
ses parents considéraient qu’en tant que femme, cela ne lui servirait a
rien. D’autre part, ils craignaient qu'en allant a I’'école, elle soit plus
susceptible de faire une fugue (plusieurs filles musulmanes fréquentant
le méme établissement scolaire avaient fugué parce que leurs parents
n‘acceptaient pas le garcon qu’elles avaient choisi). Selon cette jeune
fille, la situation dans laquelle elle-méme se trouvait n’était pas unique.
Beaucoup d’autres femmes musuimanes éprouvent les mémes difficultés,
parce qu’elles sont femmes et parce qu’elles sont musulmanes. Cette
entrevue donna naissance au groupe auquel je me suis finalement
intéressée: «les Filles de I'Amitié», qui réunissait comme je l'ai déja
précisé, des femmes de 15 a 20 ans et de toutes nationalités.

141



3. Evolution des activités

Les premiers mercredis, les participantes ont fait connaissance. Pour
cela, chaque fille a apporté des photos, des cartes postales..., illustrant
ainsi, leur pays d’origine, ses danses folkloriques.

Ces cartes ont été rassemblées et collées sur de grandes feuilles. Une
carte géographique de chaque pays a éteé réalisée par le groupe. Toutes
ont inscrit leur nom a Iemplacement de leur vile ou de leur village
natal. Les cartes et illustrations ont été fixées au mur. De cette fagon,
chacune pouvait savoir d’ou venaient les autres filles.

Les disques contemporains, les costumes, les danses folkloriques, le
thé... ont servi a recréer une atmosphére plus ou moins proche de celle
qui existe dans leurs pays d’origine.

Les questions abordées étaient axées sur les coutumes, les différences
existant entre la situation de la femme en Turquie, au Maroc, et celle
de la femme en Belgique, ainsi que sur le pourquoi de I'émigration.

La discussion révéla aussi que le groupe désirait créer un montage
sur la perception que la population belge et la population immigrée ont
des probiémes des immigrés.

Au cours d’une de nos rencontres, un animateur a appris au groupe
a manier le matériel vidéo. Cette technique étant assez simple, les
adolescentes ont renouvelé le désir de faire un reportage qui pourrait
étre présenté lors de la semaine de 'immigré a Farciennes.

Le groupe pensait qu’il serait intéressant de réaliser ce reportage en
trois parties:
- des questions seraient posées a des familles immigrées afin de voir
quelles sont leurs plus grandes difficultés d’adaptation au pays d’accueil;
- d’autres questions seraient posées a des familles belges afin de voir
quelle est leur perception des immigrés (n’occupent-ils pas les emplois
des travailleurs belges?...), de leurs problémes;
- une conclusion serait faite sur fa base des deux parties précédentes.

Parallélement a cet apprentissage, deux mercredis ont été réservés a

la projection de deux courts métrages traitant de la situation du travailleur
immigre.

142



Les débats souleverent diverses questions:

- quelle différence existe-t-il entre I'actuelle «immigration» américaine
(de techniciens) et I'immigration turque (d’ouvriers?)

- quel est le statut de immigré?

- quelle est l'importance de I'immigration pour I’économie du pays
d’accueil

- pourquot émigre-t-on?

C’est en faisant référence a des films ou a des expériences vécues
par des amis ou des parents que les jeunes filles ont énoncé ces
interrogations.

Lorsque des manifestations, des gréves se sont déroulées dans le
bassin carolorégien, puis dans toute la région wallonne, notamment lors
de la loi anti-crise, le groupe s'est interrogé sur les causes de ces
mouvements sociaux.

Des mimes, des danses folkloriques et modernes ont entrecoupé ces
activités qui nécessitaient plus de reflexion mais, a partir du 14 mars
1979, la presque totalité des mercredis aprés-midi fut réservée a la
préparation et a la réalisation du montage vidéo.

Exemples de questions posées aux immigrés:

- que pensez-vous des syndicats?

- qQue pensez-vous du vote des immigrés?

- que pensez-vous de !'attitude des employeurs?
- Que pensez-vous de votre retour au pays natal?
- que pensez-vous du mariage mixte?

Questions plus spécifiques posées aux jeunes immigrés:

- les enseignants sont-ils équitables vis-a-vis des enfants immigrés?

- que pensez-vous de I'entente qui existe entre la population belge et
la population immigrée?

- que pensez-vous de I'accueil fait aux migrants dans les magasins, les
cafés...?

Questions posées a la population belge:

- que pensez-vous de la semaine de 'immigré?
- qQue pensez-vous du mariage mixte?
- que pensez-vous du droit de vote des immigrés?

143



Les adolescentes ont demandé a plusieurs familles musulmanes d’ac-
cepter d’étre interrogées chez elles. Celles-ci ont cependant refusé.
Peut-étre par crainte de la caméra ou de I'utilisation du film?

Afin d’obtenir un maximum d’interviews, le groupe a donc di procéder
différemment. Il est allé «dans la rue» interroger les personnes qu'il
rencontrait.

Lorsque le montage fut terminé, on procéda au choix de son titre:
«Vous et nous». La projection du montage eut lieu lors de la semaine de
limmigré. Lors de cette soirée, d’autres films ont été visionnés. Ceux-ci
étaient cependant tous touristiques.

La présentation (c’est-a-dire les remarques préalables quant au montage
et au groupe) fut assurée par une des adolescentes. Apres la projection,
elle lanca le debat en demandant les impressions du public. Hl faut
souligner que ce dernier était presque exclusivement constitué d’'immigreés.

Une remise en question de l'information sur la semaine de I'immigré
et sur les possibilités que les individus ont de s’informer a par conséquent
éte faite. Une remarque du public fut que le montage ne montrait aucune
personne hostile aux immigrés, ce qui, selon lui, ne reflétait pas la réalite.
La présence de la caméra avait donc «contraint» certaines personnes a
parler de fagon trés amicale.

Cependant le film a permis de soulever d’autres points de discussion:

- les élections européennes serviront-elles & construire une Europe des
travailleurs ou une Europe des multinationales?

- dans cette nouvelle Europe, quelle sera la place accordée aux
travailleurs immigrés turcs, marocains... (non membres de la CEE)?

- le probléme du désengagement politique des jeunes ne devrait-il pas
étre mis en relation avec la fonction de I'école? Apprend-elle a devenir
autodidacte?...

Faire connaitre les diverses communautés d’immigrés a la population
semble étre un point indispensable a une meilleure compréhension entre
la population belge et les diverses populations immigrées.

Les différentes activités reéalisées dans le groupe constituent pour

moi un moyen et non une fin. En effet, le montage vidéo aurait été moins
utile, s'il n'avait pas été présenté lors de la semaine de I'immigré, ce

144



qui aurait été appris serait alors resté dans le groupe. Il a donc permis
a un groupe d’adolescentes de «renvoyer» leur réalisation a la population.
Ce choix a permis de susciter un désir d’action parmi les personnes
présentes au débat. Matheureuserment, toutes les aspirations n’ont pu étre
satisfaites.

4. Finalités, moyens et animation

L’'objectif premier est de donner la possibilité & chaque adolescente
de sortir de chez elle afin qu'elle rencontre d'autres filles de son age et
qu’elles puissent discuter ensemble des problémes qui les touchent.

Certains parents ont accepté plus facilement que d'autres la parti-
cipation de leur fille au groupe car, comme je I'ai déja précisé, les
activités sont uniquement réservées aux filles et elles se déroulent «sous
surveillance», dans les locaux d’un organisme communal.

Le groupe a pour but de leur apprendre des choses qu’elles ont peut-
étre moins I'occasion de connaitre a I'école ou a la maison, par exemple
l'utilisation du matériel vidéo. Il s’agit aussi de leur permettre d’arriver
a interpeller les gens dans la rue (interviews pour le montage), ce qui
n‘est pas des plus faciles pour une fille musulmane. Le but consiste
également a essayer de susciter une action au sein de la population
(projection du montage a la semaine de I'immigré), la finalité étant
'acquisition des droits politiques, juridiques... par les travailleurs im-
migrés. Cette finalité s’inscrit ainsi dans les luttes de la classe ouvriére
et est de ce fait porteuse de changement social.

Grace a I'apport du CPAS, les adolescentes ont pu disposer d’un local,
du matériel nécessaire (exemple: vidéo) et de deux animatrices.

Par le biais des activités, j’ai essayé de concrétiser les problémes
auxquels elles sont plus ou moins sensibilisées. Cela a été possible en
suscitant des discussions, en «mettant le doigt» sur certains faits sociaux,
en expliquant que la situation des travailleurs est liée aux différentes
époques de F'immigration.

Mon but était donc de conscientiser les adolescentes sur leur situation

d'immigrées et de filles de travailleurs. Il est primordial de faire parti-
ciper chaque jeune fille pour limiter la dépendance vis-a-vis de 'animateur.

145



Cette attitude permet d’arriver & ce que le groupe prenne lui-méme ses
responsabilités, ses décisions, s’autogere. C’est, par exemple, lui qui a
choisi de faire un montage vidéo. Je pense en effet que 'animation ne
doit pas étre une prise de pouvoir. Cette attitude pourrait étre adoptée
lorsque I'animateur, détenteur d’informations d’une certaine qualité, ne
les transmet pas au groupe, créant donc un lien de dépendance vis-a-vis
de lui.

5. Les principales remarques
- Caractéristiques de la population:

D’une maniére générale, on peut dire que les filles immigrées veulent
surtout garder la nationalité, les coutumes de leur pays d’origine. Mais
elles souhaiteraient arriver a une égalité des sexes, c’est-a-dire, par
exemple, a avoir la possibilité qu’ont les gargons d’effectuer des études
afin de pouvoir travailler.

Il faut souligner que la recherche de I'identité culturelle est rendue
plus difficile pour les filles musulmanes de la deuxiéme génération, car
la situation de la femme en Belgique est trés différente de la situation
de la femme dans leur pays d’origine.

Quand survient le probléme du retour, il se pose avec beaucoup
d’'acuité. En effet, trés peu de structures sont mises en place pour
favoriser le retour des jeunes migrants dans leur pays d’origine. Il n'est
en effet pas rare de voir des jeunes ne sachant plus écrire ou méme
parler leur langue maternelle. Dans ces conditions, il n’est pas difficile
d’imaginer les problémes pouvant se poser lors du retour. Leur est-il
possible de continuer les études entreprises en Belgique? N’occuperont-ils
pas les mémes postes de travail que la premiére génération?

De plus, bien que gardant la nationalité, la religion, les coutumes de
leur pays d'origine, les adolescents veulent adopter un certain bien-étre,
un mode de vie occidental qu’ils considérent comme supérieur. Lors du
retour, ils sont donc contraints d’abandonner ce mode de vie. On ne
peut cependant pas faire abstraction de seize années d'immigration. Qu’ils
soient nés ou arrivés en bas age en Belgique, ce depart pose donc un
nouveau probléme d’adaptation, mais dans le pays d’origine cette fois. Il
serait par conséguent intéressant de mettre sur pied des structures
scolaires permettant aux enfants de suivre les cours dans leur langue
maternelle et d’obtenir un certificat d’école primaire, puis moyenne...

146



valables dans leur pays d’origine. Ces structures favoriseraient I'appren-
tissage de la langue maternelle et faciliteraient le retour au pays d’origine.
Parallélement, des structures culturelles, sociales, favoriseraient les
échanges entre jeunes.

Une deuxiéme difficulté, plus propre au groupe d’adolescentes avec
qui j'ai travaillé, est relative a la méfiance des parents vis-a-vis des
activités organisées. En effet, ceux-ci ne connaissent que trés peu le
CPAS, son organisation, ses objectifs. Ne parlant ni I'arabe, ni le turc,
je n’ai pu leur fournir les renseignements qu’en frangais. De plus, je
représentais cette institution. Mes propos n’étaient donc pas objectifs a
leurs yeux. D’autre part, certaines adolescentes musulmanes de la com-
mune ayant déja fugue, les activités du CPAS pouvaient leur apparaitre
comme un moyen de sortir du milieu familial afin de rencontrer d’autres
adolescentes.

Aprés cette bréve description de divers probléemes rencontrés par la
seconde génération, je voudrais faire certaines remarques plus générales,
mais tout aussi importantes quant au travail avec la population immigrée.

- La communication interculturelle

I me parait difficle pour un animateur de tenter de résoudre les
probléemes culturels des travailleurs immigrés s’il ne posséde pas le méme
patrimoine que ceux avec lesquels it est amené a travailler. Etant italienne,
je crois comprendre ce que représente la religion, la culture musulmanes,
mais ne les ayant pas vécues, je ne pense pas les connaitre. De plus, je
ne parle pas l'arabe, le turc. Ce fait est important car, comme je l'ai
déja souligné, les contacts que j'ai eus avec les parents des adolescentes
en ont été réduits.

Je pense donc que pour arriver a une réelle compréhension de la
deuxiéme geénération et plus globalement a une participation active de la
population immigrée a la vie sociale, culturelle, politique du pays d’accueil,
les diverses animations doivent étre menées par des personnes immigrées,
de la méme culture que le groupe. Des rencontres, des activités
inter-groupes doivent ensuite étre organisées afin qu'il y ait échange
culturel et coordination des efforts pour parvenir a la réalisation de
certains projets et a Fobtention de certains droits civiques.

147



- Le CPAS et la population

A partir de cette remarque relative a I'appartenance culturelle de
Panimateur, on peut immédiatement en exprimer une autre plus spécifique
a 'animation dans un CPAS.

En effet, le CPAS étant un organisme communal, il doit étre ouvert
a toute la population. C’est pourquoi dans un groupe, bien que trés
largement constitué d’adolescentes immigrées, on peut noter la partici-
pation de jeunes Belges. Bien que cela puisse paraitre, au premier abord,
comme source d’un échange culturel trés enrichissant, it me semble qu’'un
point important est cependant souvent oublié: Comment peut-on répondre
aux attentes aussi diverses et légitimes de chaque personne? Si I'on
travaille avec des jeunes de la seconde génération, on s’apergoit, comme
je T'ai déja releve, qu'ils ont des problémes non seulement relatifs a
leur age, mais également a leur situation particuliére dans I'immigration.
Une jeune Belge et une jeune Marocaine de 15 ans n’ont par conséquent
pas les mémes difficultés ni les mémes besoins.

Si les animateurs veulent parvenir @ une autogestion des groupes, le
peuvent-ils réellement s’ils doivent travailler avec une population n'ayant
pas les mémes aspirations? L’expression «groupe ouvert a toutes les
nationalités, a toutes les races» n’est-elle d’ailleurs pas souvent utilisée
dans un but démagogique plutdt que dans un souci méthodologique?

Je souligne cependant une fois encore que I'animateur doit étre placé,
de méme que son activité, dans le contexte global. Les relations entre les
divers groupes ethniques sont donc indispensables pour se retrouver
dans [a réalité et pour mieux aborder les conflits d’insertion sociale. La
finalitt commune est précisément d’envisager une démarche nouvelle
pour affronter I'avenir du respect interculturel.

- Les limites d’'un travail, dans un CPAS, avec la population immigrée
doivent étre soulignées.

Les premiéres limites sont d’ordre interne. Le budget CPAS n’étant
généralement pas trés élevé, linstitution ne finance en principe que les
animations qualifiées de «rentables». Pour qu’un groupe ait une chance
de se constituer, il doit donc atteindre un trés large public. Les initia-
tives touchant un public plus restreint ont par conséquent beaucoup moins
de chances de réussite. De plus, il est intéressant de noter que la loi
du 8 juillet 1976 permettant au CPAS de répondre non seulement a la

148



pauvreté matérielle et financiére, mais également a !a «pauvreté» culturelle
et psychologique des habitants de la commune, a en fait donné a I'insti-
tution la possibilité d’augmenter son pouvoir dans la commune. En effet,
actuellement, le CPAS octroie des aides financiéres, organise des services
sociaux individuels ou collectifs et développe la politique culturelle de
la commune. De ce fait, on peut facilement comprendre pourquoi cet
organisme ne désire en rien favoriser la création de maisons de jeunes
qui échapperaient a son contréle, ni méme voir «sa clientéle adolescente»
se diriger vers de tels centres culturels.

Les autres limites sont d’ordre externe. En effet, le CPAS est un
organisme communal. Toutes ses activités, ses interventions sont en
grande partie financées par I'administration communale. Les migrants
constituent encore une population électoralement peu intéressante.
L’administration communale peut alors se permettre d’étre plus réticente
vis-a-vis d’investissements spécifiques a cette population. On peut donc
se demander s'il est réellement possible de faire un véritable travail
social communautaire avec des travailleurs immigrés dans une structure
hiérarchisée de la sorte.

En conséquence, il me parait plus intéressant que d’autres pouvoirs
publics, moins impliqués au niveau local, suppléent aux organisations de
travailleurs immigrés qui conduisent de telles actions.

149



Partager la réflexion

151




Au forum: la transmigration d’identifications

Raimundo DINELLO
Université d’Uberaba, Brésil
Coordinateur du Forum intemational de l'identité culturelle

LE FORUM

1) Historique

It est bien connu que les sujets qu’on étudie entretiennent des liens
de parenté spéciaux avec cet autre sujet qu’est I"auteur: celui-ci exprime
déja sa sensibilité particuliere en s’intéressant plutét a f'un ou I'autre
domaine de préoccupations qu'il approfondit dans la familiarité d’un
itinéraire.

Nous avons participé, souvent en assurant sa coordination, au
programme scientifique de diverses rencontres interculturelles’ qui se
sont échelonnées ces derniéres années et ou il nait pour nous a la fois
une vision de globalité et [lidentification d'une dynamique sociale
particuliére qui nous interpelle comme le tourbillon d'un «forum». Nous
livrons ici au lecteur ces réflexions de synthése qui veulent orienter
vers de nouvelles perspectives.

Car de séminaire en séminaire, et a travers plusieurs congrés
internationaux, I'image d’un lieu, d’'une tonalité d’échange s’'est forgée
répondant au besoin de pouvoir approfondir la compréhension et les
modalités de I’action éducative a laquelle chacun de nous s’emploie dans
son lieu d’insertion professionnelle. Ces rencontres et colloques témoignent
de l'existence de tout un monde en effervescence qui cherche a se situer
dans une réalité complexe découlant de Vinterculturalité croissante de
nos sociétés européennes.

153



2) Le forum: un contenu et un style

Ces forums? réels et imaginaires cherchent a répondre a la nécessité
dans laquelle nous nous trouvons de renouveler notre univers conceptuel
afin de mieux accompagner les changements profonds de nos réalités de
vie. Si, en sciences humaines, il y a quelques années encore, nous avons
du inventer la recherche-action, actuellement nous devons la compléter
par une réflexion-partagée. La recherche-action fut indispensable au
rapprochement d’une réalité totale dans un monde qui accélérait ses
mutations sociales; aujourd’hui, le volume des conflits découverts dépasse
les compréhensions isolées et une réflexion-partagée qui puisse nous
offrir un éclairage interdisciplinaire simultané s’avére aussi indispensable.
Elle sera un levier dans les transformations de la pensée-action.

Le forum peut fonctionner comme lieu de contact régulier entre les
cultures vécues et en méme temps permettre la communication entre
nous des connaissances et des expériences, comme des fruits de nos
intenses travaux. Chacun est alternativement porteur de l'information et
auteur de la question qui favorisera I'échange: le forum sera la résultante
de ce que nous mettrons dans cet échange. Chacun sortira de ses pro-
pres références et viendra rencontrer le discows d’autrui sur la place
publique, concrétisant ainsi la dynamique d’un «forums.

A travers tous ces carrefours du forum, nous pouvons assumer
linterdisciplinarité de nos échanges: apprendre a écouter I'autre, méme
si nous avons un langage de base et une expression technique fort
distincts. Dans toutes les rencontres qui ont eu lieu les travaux présentés
traitaient de problématiques équivalentes: des grilles juridico-
administratives, des problémes scolaires de la deuxiéme génération, du
vécu des familles migrantes et autochtones, du déchirement, de la
dynamique d’insertion sociale des jeunes, de I'aventure du retour, du
danger de la drogue ou des déviations comportementales autodestructrices,
des pratiques des politiques éducatives qui s'affrontent aux aléas de
lidentité culturelle... Que de thémes! Choisir des priorités est difficile,
mais nous avons la certitude que chaque choix, méme s'il est en lui-méme
déja fort intéressant, nous conduit en fait a dépasser les points de vue
particuliers pour aboutir @ une représentation plus globale de la
problématique socio-culturelle.

154



3) De la prime enfance a I'age adulte

Nous nous sommes centrés en premier lieu sur la prime enfance et
nous avons redécouvert combien I'épanouissement de I'enfant est inti-
mement lié a nos structures de vies d’adultes, a nos attentes, a nos
illusions et a nos conformismes quotidiens. Dés lors, le contenu de nos
travaux peut s’élargir car il serait devenu dangereux d’isoler I'approche
de I'enfance de la réalité sociale des adultes et du vécu intimiste des
jeunes.

Pour mieux approfondir les particularités, it nous faut une vision
d’ensemble multidisciplinaire. Notre programme est a la fois diversifié et
spécifique. En effet, en partant de la spécificité présentée par
Pinterculturalité des enfants, nous sommes invités a étendre cette
problématique au mouvement migratoire des travailleurs d’'une part, mais
aussi, d’autre part, aux conditions de vie des familles d’ouvriers
autochtones, dont les enfants ont souvent de grosses difficultés, tant de
scolarisation, que de formation technico-professionnelle ou d’intégration
sociale au sein d’une société qui évolue rapidement.

Nous devons étudier la trajectoire historique, les dispositions de
jurisprudence, les structures sociales, les pratiques psychopédagogiques...,
car elles déterminent le référentiel institutionnel de l'identité culturelle.
A I'image d’une réjouissance d’un dimanche, nous sortons de notre maison
(notre référentiel épistémologique) pour nous rendre sur la place publique,
lieu de délibération, «forum» d’acquis et de nouvelles idées, pour alimenter
et transformer notre perspective de travail.

Nous nous retrouvons a 'un ou l'autre carrefour, lieu de rencontre
et de réflexion partagée; plus tard, chacun reprendra son chemin et nous
nous reverrons encore a I'un des prochains carrefours qui jalonneront
notre itinéraire.

LES POINTS FONDAMENTAUX

1) Un premier point a remarquer est celui de I'évolution démographique:
les enfants d’immigrés sont nombreux et grandissent vite. lls se retrouvent
maintenant a plusieurs générations déja sur le méme sol. Dans notre

165



forum, ceux dits «de la deuxiéme génération» sont maintenant parmi
nous: réalisateurs de films, de poémes, de documents pédagogiques; ils
sont les animateurs de projets de multiples recherches-actions, ils sont
des sujets-acteurs assumant leur appartenance et leur nuance de diffé-
rence auprés des enfants et adolescents qui sont les sujets de nos études,
de nos discussions et de nos recherches. Il nous faut marquer I'événement
de leur présence comme «sujets-acteurs» et envisager une autre parole
d'échange avec eux. Nous avons ainsi enrichi I'éventail de nos
interlocuteurs, et de ce fait la mise en scéne du forum est déja plus
colorée: linterculture est analysée et discutée par de jeunes collégues
qui sont eux-mémes d’origine multi-culturelle. Avec leur arrivée sur
scéne, aprés tant d’années de sensibilisation a la thématique, nous nous
situons maintenant carrément au début d’une nouvelle période.

2) Partons des enseignements de la recherche action et revenons a
la réflexion partagée pour construire un nouveau référentiel. La
recherche-action a été créée pour se rapprocher de la réalité; cela a
exigé du chercheur qu’il descende sur le terrain de diverses applications.
Une nouvelle comprehension de la réalité s’est alors dégagée qui incite
a partr de V'univers de l'enfant pour construire d’autres voies de la
pratique pédagogique. Nous découvrons I'immense richesse des enfants,
nous pouvons leur faire confiance. Si nous les invitons a s’exprimer, nous
sommes agréablement surpris de leur créativité: que ce soit dans un
langage verbal, audiovisuel, théatral ou autre, ils nous communiquent
leur originalité, si nous savons les écouter. La recherche-action nous a
permis de découvrir aussi un espace vide dans le champ de la commu-
nication sociale: entre la démarche d’assimilation et la réaction de rejet,
i existe un lieu pour la créativité interculturelle. C’est une possibilité
d’agir ensemble, de faire montre de solidarité entre le psychologue et
'adolescent, entre les enseignants et les enfants, entre les travailleurs
sociaux et les familles. Cette solidarité nous permet d’entrevoir une
marge d’espoir: peut-étre ne percevrons-nous plus toujours ces profes-
sionnels dans un rble de gardiens du systéeme en place. Cette solidarité
ouvre un espace social qui permet a I'animateur de construire un monde
de dialogue entre voisins de quartier.

Mais ces éléments ne suffisent pas a modifier la réalité totale; nous
avons besoin d'une transformation des mentalités. En vue de cette
évolution, nous mettons en place la réflexion-partagée qui nous portera
a 1a pensée-action. Elle doit nous permettre d’utiliser d’autres parametres
pour construire un nouveau logos3, qui régira autrement notre monde
quatidien: alors sera venu le temps des valeurs reconnues dans un ensem-
ble de concepts harmonisés interculturellement.

156



3) Cette évolution personnelle, cette progression professionnelle
demandent, a un moment donné, a devenir un changement généralisé, ce
qui signifie une transmigration d’identifications. Ce n’est pas facile; il
faut d’abord apprendre a s’écouter mutuellement, méme si chacun parle
dans un autre «codage», et ensuite construire ensemble une nouvelle
idée. Dans linter-échange, le silence est aussi un temps créateur
d’évolution.

La transmigration, dans sa signification premiére, représente le
mouvement d’'un peuple qui se déplace et traverse des frontieres. Dans
une autre acception - fort symbolique - ce mot signifie le passage d’'une
ame* dans d'autres corps. L'état des ames se transforme et les corps
sont habités autrement au cours des transmigrations successives des ames.
Autant géographiquement que dans les mentalités, nous sommes invités a
dépasser certaines délimitations et a nous retrouver dans un autre champ
d’idées; il s’agit 1a d’'une transmigration d’identifications. Cela ne veut
pas dire perdre son identité; I'évolution permet d’assurer I'affirmation
de son originalité cuiturelle autant que de reconnaitre celle des autres.
Autrement, nous nous raidissons dans nos postures.

4) Dans le domaine de la pédagogie, on est quasi unanime a reconnaitre
que les stratégies d’'une pédagogie compensatoire sont aujourd’hui
dépasseées. Elles n'ont pas donné les résultats escomptés; aprées quelques
années de cette conception de «compensations» du «handicap» socio-
culturel, les statistiques font apparaitre que, globalement, il n’y a guére
de résultats tangibles, méme si, individuellement, certains collégues se
sont dévoués dans cet effort jusqu’a I’épuisement. Néanmoins de telles
expériences ont donné lieu a d'autres pratiques psycho-pédagogiques
pour sortir 'école de son «enfermement» et pour rencontrer |'univers
mental de 'enfant en reconnaissant ses origines culturelles. Par contre,
ceux qui n'ont rien essayé n'ont rien découvert de nouveau: ils sont
restés sur leurs assises, ayant peu compris le besoin d’'un changement
des pratiques pédagogiques. La méthodologie de I’enseignement ne peut
pas se réduire a des «recettes» car I'apprentissage est un champ fort
vivant qu’il est impossible de fixer hors de I'histoire sociale.

Certains parlent d’'une «pédagogie interculturelle» mais, pour le moment,
cette dénomination exprime plus une déclaration d’intentions qu’une
pratique significative. Une difficulté majeure est celle d’éviter les
déplacements: pour faire face aux difficultés d’apprentissage plusieurs
unités de rattrapage ont été créées en Belgique (par exemple les «écoles
de devoirs» et les classes d’accueil) en supposant qu’'avec une volonté

167



d’animateurs «conscientisés», il était possible de suppléer a la non-
compétence pédagogique. D’autres renforcent les approches affectives
pour esquiver la nécessité d’'un changement didactique. Il est indéniable
qu’ils poussent loin leur effort, mais I'échec scolaire reste encore
principalement tributaire du dysfonctionnement des facteurs qui régulent
le systeme d’enseignement: methodes, technique d’évaluation, structure
des filieres d’études, notamment.

Les méthodes biculturelles s’avérent applicables et ont un certain
succes, surtout si nous comptons sur des enseignants qui s’intéressent a
d’autres cultures que la leur et si nous évitons de mettre dans une méme
classe des enfants venant de tous les horizons, voire de diverses cuitures
de base. Le biculturalisme est lié a la dimension humaine et réaliste, tandis
que le multiculturalisme est attrayant pour les activités parascolaires,
mais démesuré dans les classes ou il faut assurer un programme d’acquis
de connaissances et un passage de niveaux d’études. Le nombre de
nouvelles expériences qui réussissent est encore trop petit en regard de
I'ampleur des difficultés dans I’ensemble. C’est maintenant aux structures
régulieres de se modifier pour recevoir et intégrer les résultats de ces
expeériences novatrices.

5) Dans la sphere des sciences psychologiques, on dit que I'épanouis-
sement de I’enfant passe par la tranquillité et la sécurité de séjour des
parents. Pour mieux entendre I'enfant, on se prépare a aborder le projet
de la famille, car dans cette dynamique globale ou se croisent les forces
de plusieurs systémes d’influence, des conduites apparues au premier
abord comme symptomatiques d’un malaise individuel peuvent souvent se
comprendre, en réalite, comme I'expression d’'un ajustement collectif a
la transculturation. Des techniques plus expressives et dynamiques, tel
le psychodrame, permettent d’aller plus loin que les approches trop
tributaires du codage verbal et que les batteries de tests construites
dans un univers monoculturel. Les professionnels travaillant dans le
domaine interculturel ont besoin de maitriser au moins deux langues;
c’est un minimum pour se rapprocher de la situation vécue par leurs
«clients». D’autre part, la nosographie des «maladies psychiques» demande
un nouveau langage et force a dépasser les idées toutes faites, car tout
n'est pas joué avant trois ans, par exemple, contrairement & ce que
certains ont pu croire facilement. Les rapports interpersonnels privilégiés
ont une valeur inestimable, mais ils se jouent dans un tableau de créativité
culturelle relevant de la trajectoire autant de !'individu que du groupe
d’appartenance.

158



6) Dans le domaine de la jurisprudence, on en arrive au triste paradoxe
que des réactions de racisme sont provoquées par certaines mesures
administratives prises par des gouvernements qui, démagogiquement,
opposent le bien-étre de la population autochtone a I'insertion des familles
immigrées. De méme, Fimposition de certaines démarches obligatoires
pour les immigrés (comme par exemple a certains endroits le flot de
paperasserie procéduriére pour inscrire les enfants a I’école) frole la
vexation. Comment réussir la scolarisation des enfants si on n’assure
pas la stabilité de travail et de séjour des parents? Aux périodes critiques,
de nouveaux registres de sensibilité s’averent nécessaires pour respecter
la dignité humaine.

7) En socio-économie, nous avons remarqué que la notion d’intégration
a évolué, qu’elle passe aujourd’hui par la reconnaissance de la différence
culturelle et de la ressemblance devant la nécessité du travail, ainsi que
par la reconnaissance de I'utilité du travail déja accompli lors de I'appel
a I'émigration Elle passe certainement aussi par la possibilité de pouvoir
s’exprimer socialement, c’est-a-dire de voter, d’avoir droit au chapitre
dans les syndicats, de faire entendre sa voix dans les communes, dans
le pays de résidence. N’oublions pas que voter, c’est I'acte de dignité
premier et fondamental dans une société qui se veut démocratique. |l
serait possible d’envisager de définir le droit de vote a partir des
responsabilités liées au lieu d’habitation, et non pas en rapport avec
une attache lointaine a la nationalité ou au lieu de naissance. Telle est
déja la réalité dans le domaine des impéts. Ce sont les responsabilités
et les devows directs envers les outils de vie quotidienne qui sont en
jeu dans le vote. Il faudrait voter dans le lieu de séjour actuel, aprés
quelques années d’adaptation, et non pas [a ou I'on ne vit plus. C’est
une question de pure convention, comme tant d’autres, pour assurer
I'application d’un principe de démocratie.

8) Au niveau épistémologique, il nous parait primordial d’assumer le
conflit socio-cognitif qui nait de !interculturalisme. C'est a partir de ce
choc de «vérités» qui secoue Nos convictions que Nous Pouvons construire
ensemble un autre référentiel cognitif si nous osons mettre sur table et
confronter nos diverses arriére-pensées. Certainement, chacun a déja
vécu le plaisir de dialoguer ouvertement sans devoir défendre ses
«certitudes». Une reconnaissance mutuelle nous reconstruit. S’ouvrir au
dialogue ne doit pas étre compris comme une perte de ses acquis; c’est
les mettre en discussion pour en construire d’autres mieux intégrés encore.

159



Dépassons donc la pratique d’une interprétation permanente de la
réalité que vivent les autres a partir de nos toujours identiques critéres
d’observation! Car cette pratique épistémologique nous parait tourner en
rond et nous conduit au désintérét. Les problémes de !'interculturalisme
nous obligent & la mise en connexion d’autres paramétres de connaissance
qui nous aménent a un autre degré d’intelligence; les comportements de
fuite et les stratégies de compromis représentent les voies de la
médiocrité. L'étranger culturel nous apporte un inconnu qui avive notre
curiosité et révele notre intelligence.

UNE CRISE DE CROISSANCE

1) Tout cela signifie une crise cognitive autant qu’affective; c’est une
crise de ’exercice professionnel pour certains collégues qui la ressentent
méme comme un passage a vide, voire comme une forme de dépression.
Ce n’est qu’une étape vers un changement de maniére d'étre dans le
monde, un passage de restructuration en contraste avec I'abandon ou
'indifférence routiniers. Ce bouleversement de notre univers conceptuel
et comportemental est une phase de transmigration de nos identifications.
L'interculturel deviendra opérationnel quand nous aurons partagé cette
transmigration d’identification avec 1a plupart de ceux qui nous entourent,
d’autant plus que l'identité se construit aussi par et avec le regard des
autres, tantdt ces regards qui veulent vous clouer dans le conformisme,
ou ces autres regards qui vous invitent a rencontrer I'inconnu, ou ceux
encore qui vous regardent comme d’étranges personnages.

Par I'ébranlement de certaines certitudes anciennes, nous pouvons
émigrer vers d’autres références; a partir de certains roles professionnels
déja stéréotypés, nous évoluons dans la transmigration grace a I'interdis-
ciplinarité. Pas facile, mais indispensable: le psychologue scolaire et le
juriste ont tout intérét a s’écouter; la fréquentation scolaire de I'enfant
dépend de la législation de séjour des parents. Un juriste pourra mieux
expliciter la loi s’il apprend du psychiatre le vécu de I'application des
régles administratives. Comment faire de la socio-économie sans connaitre
sa répercussion? Les psychologues doivent prendre en charge la dépres-
sion d’'une partie de la population qui souffre de la rigueur budgétaire,
tandis que d’autres sont souvent partis «en vacances» grace aux avantages
tirés du méme systeme socio-économico-politique. Et comment interpréter
le récit intimiste dans le cabinet psychologique sans connaitre le champ
de la réalité administrative et économique? Le réve individuel se comprend

160



dans la trame familiale et celle-ci s’inscrit dans Phistoire sociale. Cette
interdisciplinarité éclaire d’autres faces de la méme réalité, tandis que
la lecture répétée de ce qui est déja inscrit «dans nos lunettes» (ou ce
que reproduisent les analyses faites uniquement en termes de dominant-
dominé) nous conduit le plus souvent a des constats d'impuissance...
Dans cette impuissance nous pouvons aussi inscrire les analyses
matérialistes tant de P'économie libérale que du capitalisme d’Etat.
L'interculturel nous interpelle au-dela de ces analyses classiques. Tout
en ne niant pas le clivage entre classes socio-économiques,nous cons-
tatons que ces analyses sont déficientes pour permettre de sortir des
impasses actuelles. Les rapports de la dimension culturelle a I'organi-
sation technico-commerciale de la vie quotidienne ne sont pas toujours
compréhensibles si on les relie simplement a une hiérarchie des
dépendances. L’interculturel nous conduit a une autre approche de la
réalité et, par conséquent, peut souvent nous amener a une nouvelle
plage de créativité, si nous avons la liberté de voir et de penser
autrement.

2) Une grosse difficulté se présente souvent, peut-étre parce que nous
avons tellement subi la mode de la «pédagogie par objectifs» qu’il nous
est difficile de construire une vision globale et d’avancer dans I'essentiel,
sans comprendre ou I'on veut en venir; c'est la rangon des discours qui
se répetent dans la description ou la succession de détails sans dégager
les éléments de synthése, sans utiliser les facteurs en interconnexion
multiple qui donnent une autre qualité conceptuelle.

Pour sortir de cette médiocrité de la sérialisation par objectifs, nous
avons déja a disposition les approches de la pédagogie institutionnelle
et de la sociologie transculturelle: approfondir a la fois une vision globale
a I'horizontale et les éléments spécifiques a la verticale. L’interculturel,
de par sa nature méme, se doit d’'intégrer simultanément plusieurs codes.
Nous devrions chercher a mieux comprendre sa valeur en tant que champ
épistémique.

3) Notre intelligence interculturelle n’est pas donnée a la naissance et
elle n'est pas figée; elle se développe en assumant les conflits socio-
cognitifs en méme temps que nos différences et c’est méme en assumant
les aspects d’étrangeté que nous pouvons devenir des interlocuteurs
valables pour construire une autre intelligibilité de la réalité. Dans la
portée de cette démarche d’intelligence, I'affectivité n’est pas absente,
de méme que dans nos gestes et rencontres ou chacun exprime ses affects
et sentiments. D’aucuns pourront encore dire que la qualité de nos travaux

161



est le produit de I'une ou l'autre forte personnalité, maniére traditionnelle
d’encenser la sacro-sainte «persona» et d’oublier les appartenances du
personnage, habitude de négliger les fruits de I'interaction des différences
représentées par I'ensemble du groupe. Chacune de nos personnes, en
tant que telle, fait aussi partie de la richesse de ce forum, et chacune
de nos personnalités y contribue selon ses compétences et qualités propres.
Il'y a, sur la terre européenne, une grande richesse interculturelle, méme
si certaines autorités de nos organismes gouvernementaux et organisations
internationales ne savent pas la reconnaitre. C’est un affrontement inégal:
actuellement, ces autorités pésent lourd, mais I'avenir est au brio inter-
culturel. De longue date déja, 'Europe a pour vertu d'étre un carrefour
interculturel, sans perdre pour autant ses originalités régionales.

Comme a l'intérieur de moi-méme, I’Indien disait a son ami I'immigrant:
«Regarde I’'ami, aujourd’hui est pleine lune et le printemps se pointe
a I’horizon; bientét la terre féconde nous offrira ses fruits». Car selon
mes origines, quand je suis en Europe, c’est la troisiéme génération
d’immigrés qui revient aux sources; quand je cours en Amérique latine,
c’est la fibre indienne qui se ressource; entre-temps et tout le temps,
une rencontre interculturelle se produit.

Notes

1. Entre autres, le colloque sur «Les enfants différents» a Genéve en avril 1981; le colioque
«Droit a I'entance» a Charleroi en juillet 1982; le congrés «Enfants et Culture» a Genéve en
aout 1983; le seminaire «Enfance et Culture d'origine» a Lisbonne en janvier 1984; le Forum
«Enfance et Identité Culturelie» a Bruxelles en mars 1984, le séminaire sur «Le Biculturalisme»
a Stockholm en avril 1984; celuw de «Transculturation et tamilles immigrées» a Lausanne en
octobre 1985, le cours de Psychologie Interculturelle 3 Neuchatel en mai 1986; les colloques
prévus en Yougoslavie pour 1987 et en Grece pour 1988.

2. Nous avons pris ce terme «forum» (ou «Forums) pour désigner un lieu, réel et imaginaire, ou
nous pouvons faire miir les idées.

3. Logos: quelque chose comme la source de la pensée qui organise le quotidien.

4. Ame: dans le sens d'esprit - esprit qui donne vie ou qui donne un caractere différent a la
vie du corps - mais sans vouloir affirmer par la une antinomie entre le corps et I'ame.

162



	002.bmp
	003.bmp
	004.bmp
	005.bmp
	006.bmp
	007.bmp
	008.bmp
	009.bmp
	010.bmp
	011.bmp
	013.bmp
	015.bmp
	016.bmp
	017.bmp
	018.bmp
	019.bmp
	020.bmp
	021.bmp
	022.bmp
	023.bmp
	024.bmp
	025.bmp
	026.bmp
	027.bmp
	029.bmp
	030.bmp
	031.bmp
	032.bmp
	033.bmp
	034.bmp
	035.bmp
	036.bmp
	037.bmp
	038.bmp
	039.bmp
	040.bmp
	041.bmp
	043.bmp
	044.bmp
	045.bmp
	046.bmp
	047.bmp
	048.bmp
	049.bmp
	051.bmp
	052.bmp
	053.bmp
	054.bmp
	055.bmp
	056.bmp
	057.bmp
	058.bmp
	059.bmp
	061.bmp
	062.bmp
	063.bmp
	064.bmp
	065.bmp
	066.bmp
	067.bmp
	068.bmp
	069.bmp
	070.bmp
	071.bmp
	072.bmp
	073.bmp
	074.bmp
	075.bmp
	076.bmp
	077.bmp
	078.bmp
	079.bmp
	080.bmp
	081.bmp
	082.bmp
	083.bmp
	084.bmp
	085.bmp
	086.bmp
	087.bmp
	089.bmp
	090.bmp
	092.bmp
	093.bmp
	094.bmp
	095.bmp
	096.bmp
	097.bmp
	098.bmp
	099.bmp
	100.bmp
	101.bmp
	102.bmp
	103.bmp
	104.bmp
	105.bmp
	106.bmp
	107.bmp
	108.bmp
	109.bmp
	110.bmp
	111.bmp
	112.bmp
	113.bmp
	114.bmp
	115.bmp
	116.bmp
	117.bmp
	118.bmp
	119.bmp
	120.bmp
	121.bmp
	122.bmp
	123.bmp
	124.bmp
	125.bmp
	127.bmp
	128.bmp
	129.bmp
	130.bmp
	131.bmp
	132.bmp
	133.bmp
	134.bmp
	135.bmp
	136.bmp
	137.bmp
	138.bmp
	139.bmp
	140.bmp
	141.bmp
	142.bmp
	143.bmp
	144.bmp
	145.bmp
	146.bmp
	147.bmp
	148.bmp
	149.bmp
	151.bmp
	153.bmp
	154.bmp
	155.bmp
	156.bmp
	157.bmp
	158.bmp
	159.bmp
	160.bmp
	161.bmp
	162.bmp

