Remise du Prix Marcel-Benoist 2001
Fribourg, 2 novembre 2001

Léudatio de Ruedi Imbach

par Anne-Nelly Perret-Clermont, professeur & I'Université de Neuchdtel, membre du
Conseil de la Fondation Benoist

Madame la Conseillere fédérale et Présidente de la Fondation Marcel Benoist
Monsieur 1'ancien Conseiller fédéral

Monsieur I'Ambassadeur

Monsieur le Professeur

Monsieur le Recteur,

Mesdames, Messieurs,

Ruedi Imbach est né loin des Universités, en 1946, a Sursee, dans le canton de Lucerne. On
raconte que sa premiére vocation fut le théatre. Peut-€tre ne s'en est-il vraiment jamais
éloigné puisqu'il s’est retrouvé, aprés sa nomination comme professeur en 1979 a la
Faculté de théologie, puis également a la Faculté des lettres, devant des publics attentifs et
exigeants, parfois difficiles, qu'il a su captiver et enchanter avant d'évoluer maintenant sur
les "planches" de la Sorbonne. Ce succés n’est pas seulement la preuve de ses capacités
didactiques exceptionnelles, mais sans doute aussi le fruit de deux rencontres cruciales.
C’est, d’abord, le pére dominicain Louis-Bertrand Geiger, titulaire de la chaire de
philosophie médiévale et d’ontologie de I'Université de Fribourg, représentant d’un
thomisme instruit, dialogant ouvertement avec la modernité, qui accueillit son jeune
collégue et lui enseigna une legon cruciale: considérer le passé philosophique est autre
chose que d'assister & un spectacle car "en histoire de la philosophie le spectateur fait en
grande partie le spectacle” (Geiger, 1966). L’importance de I’expérience personnelle dans
la perception du monde, dans I'abord d'une culture ou de son histoire, voila ce que vous
semblez devoir, cher Collégue, a des clercs comme le peére Geiger mais aussi - je ne fais
qu'appliquer a votre parcours vos propres propos - a des laics. Je pense ici tout
particulierement a 1'une d'entre elles, Jocelyne Rakotomalala. Originaire de Madagascar,
nourrie par l'expérience d'une enfance a l'autre bout du monde et d'une jeunesse dans un

Paris ol les réves révolutionnaires ne s’étaient pas encore évaporés, elle est devenue votre



épouse, vous apportant un angle de vue radicalement différent sur le monde. C’est 2 elle
que vous dédiez la theése de doctorat que vous publiez en 1976, et qui réunit, sous le titre de
«Deus est intelligere», une analyse de la définition de Dieu dans 1’ceuvre de Saint Thomas

et de Maitre Eckhart.

D'aprés des sources fiables, notre lauréat éviterait depuis longtemps de se référer a cette
premiére démonstration de son érudition. Pourtant il s’agissait-1a d’une étude fort
intéressante qui confrontait deux treés illustres personnages: Thomas d'Aquin, un auteur
canonisé en 1323 et dont les dominicains en 1309 déja avaient élevé les ceuvres au rang de
la Bible, et un autre dominicain qui, en 1329, eut 1""honneur" (si je puis dire !) d'étre
condamné par le pape Jean XXII pour ses dix-sept propositions considérées comme
hérétiques. Cette confrontation d’une pensée canonisée avec une pensée jugée hérétique
met en scéne d'emblée la diversité réelle et historique de la pensée philosophique de
'époque et la virulence des débats qu'elle provoque. C'est le début d’une voie qui conduit
aux deux intéréts majeurs du travail d’Imbach.

A travers cet hérétique de Maitre Eckhart, notre lauréat aborde les territoires jusque-1a
presque inexplorés de 1’école allemande des dominicains. Il y rencontre d’autres jeunes
chercheurs en histoire de la philosophie médiévale qui, eux aussi, ont pris le risque
d’étudier des penseurs médiévaux peu canoniques. Ce sont, tout d’abord, Loris Sturlese et
Alain de Libera qui pergoivent, comme Imbach, le goflit particulier de ces auteurs
allemands pour I’enseignement de Saint Albert le Grand. Celui-ci affirme que 1’dme d’un
homme excellent, dépassant son corps propre, est capable de transformer les formes du
monde. Ces jeunes chercheurs ne sont peut-étre pas capables de transformer les formes du
monde mais, en collaboration notamment avec Kurt Flasch, chez qui Imbach a approfondi
ses études & Bochum, et avec Burkhard Mojsisch, ils créent le Corpus Philosophorum
Teutonicorum Medii Aevii. En éditant les ceuvres, inaccessibles jusque-1a, de Thierry de
Freiberg et Bertholde de Moosburg (entre autres), ils transforment de maniére aussi
radicale que pertinente la compréhension de la scéne philosophique de la deuxieéme moitié

du XIIIe siécle et de la premiére moitié du XIVe siécle.

Les chemins ouverts par Maitre Eckhart ne meénent cependant pas seulement aux
aventuriers intellectuels de sa province allemande bien éloignée de Paris, ce centre
traditionnel de la scolastique. A travers son ceuvre, en langue vulgaire, ce grand prédicateur

allemand, pose surtout pour la premiére fois de maniére radicale la question du public du



discours philosophique. Alors, quittant en compagnie d’Eckhart les salles de cours
parisiennes des professionnels de la philosophie (et avant d'y revenir!), Imbach se retrouve
pres des habitants, hommes et femmes, des petits chiteaux, pour qui le latin est déja une
langue morte, ou au milieu des quartiers populaires des artisans, des marchands et des
poissardes. Voici donc le savant philosophe Imbach, connu pour sa capacité & rechercher
dans les textes en latin d'auteurs comme Thomas d'Aquin, les traces du riche héritage de
commentaires arabes et juifs de textes grecs, voici donc notre notre docte philologue qui se
plonge... dans les langues vulgaires de 1'époque! La sensibilité du suisse alémanique vivant
quotidiennement 1’opposition entre son propre dialecte familial et le prétendu "bon
allemand”, le rend-elle particuliérement attentif a la problématique du discours
philosophique en langue vulgaire adressé a un public de non-spécialistes?

Imbach découvre combien ce monde de la laicité abonde en surprises. A coté des
spécialistes qui utilisent la langue vulgaire pour atteindre un large public, il rencontre aussi
des auteurs qui prennent leurs distances avec le monde scolastique de 1'époque. C’est, par
exemple, le cas de Ramon Lulle, qui écrit en catalan, fervent critique du discours
professionnel des maitres en philosophie de la faculté de Paris, ingénieux inventeur d’une
nouvelle technique d’argumentation. Imbach se passionne, et se retrouve face a une
tradition qui va de Lulle & Raimundo Saibunde (ce Sebond dont Montaigne écrira
1’ Apologie), et jusqu'a Heymeric de Campo, maitre prétendu du Nicolas de Cuse, que notre

lauréat étudie et édite en collaboration avec Zenon Kaluza et Pascale Ladner.

Au seuil du XIVe siécle, le véritable héros du monde philosophique des non-universitaires
reste néanmoins 1’italien Dante Alighieri avec lequel Imbach se familiarise lors d’un long
séjour d’études a Florence auprés de Cesare Vasoli. A la différence de 1’universitaire
Eckhart qui semble simplement changer de langue lorsqu’il s’adresse au public laic, et du
non-universitaire Lulle qui veut réformer le discours des spécialistes, Dante se faisant
philosophe prend lui un tout autre chemin: il met en valeur, en langue vulgaire, sa propre
expérience de poete et construit un discours philosophique spécifiquement adressé a son
public. Ainsi, dans le Convivio, Dante prend comme point de départ, les poemes d’amour
par lesquels, jeune poéte, il avait jadis cherché & gagner I’attention des mignonnes
florentines. Ce sont ses poémes qu'il va utiliser, par transposition allégorique, pour rendre
compte de la machinerie cosmique, de I’intégralité des sciences et de la philosophie, et
pour appeler a une révolution: il veut que la distribution des biens philosophiques se fasse

aupres de tous les hommes et femmes exclus de I’enseignement supérieur! Cette révolution



a eu lieu. Le chef-d’ceuvre de Dante, la Divine Comédie, sera pour longtemps le livre

rouge autour duquel s’accumuleront, & partir de la mort de son auteur, commentaires sur
commentaires. Et ce n’est pas seulement la communauté laique qui y trouve 1’expression la
plus pertinente de ses convictions, de ses peurs et de ses espoirs. Les clercs le consultent
aussi au point qu’en 1335 un chapitre de la province de Florence en interdit la lecture aux

dominicains.

Losque Imbach et ses éléves Tiziana Suarez Nani, Francis Cheneval, Christoph Fliieler,
Dominik Perler et Thomas Ricklin, en historiens de la philosophie, découvrent Dante dans
son rayonnement de philosophe, ils ne rendent pas seulement justice & un grand auteur.
C'est aussi 'occasion pour eux de mettre en valeur des discours philosophiques qui ne
proviennent pas de la sphere des venditores verborum parisiens, ces crieurs philosophiques
de la capitale, - tels que, par exemple, ce Siger de Brabant, auquel Imbach a consacré une
belle étude en collaboration avec Frangois-Xavier Putallaz, pour qui seule la jouissance du
loisir de la philosophie permet une vie heureuse. Entrer dans une telle perspective laique,
c'est un changement radical de point de vue sur I’histoire de la philosophie médiévale: il
implique en premier lieu la déconstruction d’un passé hégémonique. Il n’y a pas une
histoire mais des histoires d'une philosophie plurielle: celle d’Albert le Grand, maitre
comme on le sait de Thomas d’ Aquin, mais aussi d'Eckhart dont I’influence va trouver un
prolongement chez Seuse et Tauler; 1’histoire de la philosophie de Lulle qui marquera la
réflexion d’ Agrippa de Nettesheim et de Montaigne et au-dela encore; celle de Dante, dont
Boccace sera partie prenante mais aussi Laurent le Magnifique; I’histoire de Guillaume
d’Ockham qui, lui aussi, figure parmi les auteurs étudiés, traduits et commentés par
Imbach. Et bien d'autres encore qui émaillent la vaste ceuvre scientifique du lauréat. Dans
cette perspective laique, la réalité dans laquelle 'homme et la femme se trouvent n'est pas
congue pour étre connue et désirée seulement par une élite de privilégiés mais c'est tout un
chacun qui est appelé a étre ce que vous avez appelé, par une de ces expressions qui ont
l'art de frapper l'esprit de vos étudiants, "un locataire heureux du vaste monde". Les
questions dignes de votre attention de philosophe ne sont pas seulement héritées du passé
mais aussi nées de la vie quotidienne d'aujourd'hui, telles celles, chevillées au corps, qui

inspirent I' admirable "Eloge de la faiblesse" de votre éléve Alexandre Jollien.

Avec Iiiigo Atucha, Silvia Maspoli et vos autres collaboratrices et collaborateurs qui

m'excuseront de ne pas les nommer toutes et tous ici, vous poursuivez votre examen, libre,



curieux, érudit et ouvert du réle des laics dans cette époque de la pensée que 1'on nous a si

souvent décrite a tort comme dogmatique et fermée (a dark age!) et vous nous ouvrez donc
les yeux sur les multiples aspects historiques de notre passé philosophique. Mais il est
peut-&tre plus admirable encore qu'aujourd’hui des successeurs et héritiers de plusieurs de
ces courants que vous avez étudiés, et dont les rivalités ne sont pas toujours €teintes, vous
invitent a siéger en leur sein dans leurs institutions les plus prestigieuses! Je pense en
particulier a la France républicaine qui vous invite a professer & la Sorbonne une discipline
interdite depuis la Révolution, au Kuratorium der Herzog August Bibliothek, haut-lieu du

protestantisme, et a I'Académie Pontificale de Saint Thomas d'Aquin 2 Rome.

Vous n'avez pas une grande barbe blanche, vous n'étes pas a la veille de la retraite, vous
débordez de projets. Puis-je vous demander ou vous avez trouvé le temps et 1I’énergie de
composer cette ceuvre originale, novatrice, immense: livres, articles, éditions de textes,
traductions, coordination d'ouvrage, supervision d'encyclopédie comme celle en
préparation avec Peter Schulthess et de trés nombreux autres collégues ? On vous retrouve
dans de nombreux comités scientifiques en Suisse et a l'étranger. Vous avez en plus
assumé non pas une mais deux fois la tdche de vice-recteur, ainsi que celle d’expert aupres
du Fonds national suisse de la recherche scientifique pendant de longues années; vous avez
collaboré activement a la Loi sur I’Université du Canton de Fribourg, vous comptez parmi
les fondateurs de 1’association suisse des professeurs de philosophie, vous avez collaboré a
un nombre extraordinaire d'émissions radiophoniques, monté un groupe de lectures

médiévales - et I'on dit méme que 1'on vous a déja vu partir en vacances!

Puisque ce sont deux femmes qui ont I'honneur de prononcer votre éloge - c'est sans doute
une premiére pour la Fondation Marcel Benoist et un clin d'oeil & I'un de vos auteurs
favoris puisque vous avez montré que ce sont surtout des femmes qui ont été les premiéres
a lire Dante - permettez moi alors, de fagon trés féminine sans doute, d'étendre 1'éloge a
toute votre famille: a vos parents qui vous ont donné la vie parmi nous en vous initiant a la
langue et au rapport au monde, a votre épouse et a vos trois enfants, Muriel, Joélle et
Cyrille, que vous avez eu tant de joie & élever comme vous l'avez souvent dit. Peut-étre est-
ce eux qui ont la clef de 1'énigme de votre vitalité. Est-ce au convivio de la table familiale
que vous aimez dresser, que réside le creuset de votre élan? Elle a eu un avantage
indéniable pour vos collégues: ils ont toujours su ou et quand vous trouver au téléphone,

¢’est-a-dire dans votre cuisine, a I’heure ol vous prépariez le diner!



"Envergure scientifique et utilit¢é pour la vie humaine". Telles sont les conditions
d'attribution du Prix Marcel Benoist. Vous les remplissez magnifiquement. Merci de nous
permettre ainsi de mieux comprendre comment notre identité culturelle s'est construite
historiquement dans la rencontre de l'altérité. Vous nous faites percevoir sous un jour
nouveau combien elle prend racines dans la rencontre de cultures fort différentes qui
restent présentes dans notre héritage, avec leurs lectures et relectures (parfois polémiques
et servant d'autres causes que l'amour de la sagesse...) de 1'une par l'autre. Sans doute est-il
urgent que nous retrouvions ce chemin, de I'Orient d'Avicenne a 1'Occident d'Averroés,

avec Maimonide, Thomas d'Aquin, Maitre Eckhart et vos autres compagnons de route.

Neuchtel et Fribourg, 2.11.01



