
Vernissage du livre Perret-Clermont, A. N., Morerod, Jean-Daniel, & Blanc, Jérémie. (Eds.) 

Cultures et Guérisons. Éric de Rosny - L’intégrale.3 volumes. Neuchâtel, Livreo Alphil à Paris 
(Centre Sèvres), le 23 novembre 2022 

 

 
Jacques Fédry, s.j.,  

Chercheur en anthropologie de la parole en Afrique 

Centre de Vouela, Brazzaville, Congo 
 

Bonsoir à tous et à toutes ! Éric de Rosny, dix ans après sa mort, nous réunit par la 

publication intégrale de ses écrits. Éric de Rosny, s’il fallait résumer son expérience d’un mot, je 

choisirais le mot rencontre : 

 rencontre d’un homme de la noblesse française avec les hommes et les femmes du peuple 

duala au Cameroun,  

plus profondément, rencontre en lui de la tradition jésuite des Exercices spirituels d’Ignace 
de Loyola avec la tradition des guérisseurs duala, 

 rencontre bien évoquée par la belle image de couverture de l’ouvrage. [Image ci-dessous 

montrée].  

Ayant vécu avec Éric à Yaoundé dans la même communauté, la communauté Robert 

Bellarmin, entre huit et quatre ans avant sa mort, je puis témoigner qu’Éric n’a jamais prétendu 
devenir un guérisseur, un nganga : « Mon maître, dit-il lui-même,  s’est contenté de m’ouvrir les yeux 
sans faire de moi un nganga, ce qui ne m’autorise pas à développer les rites de guérison ». 

« L’ouverture des yeux » qu’Éric a reçue de son maître initiatique Din a renouvelé son regard, 

lui donnant comme un sixième sens. Mais une autre initiation lui avait déjà « ouvert les yeux », celle 

des Exercices spirituels, retraite d’un mois que tout jésuite fait au début de sa formation ; un 

itinéraire qui aboutit à une décision de conversion grâce à une longue contemplation des mystères 

du Christ. Chez Ignace,  dit le jésuite Pierre Emonet, la vue joue un rôle essentiel dans la perception 

du mystère. Fort de cette double initiation à la « vue intérieure », Éric va développer son art propre 

de l’accompagnement, « sans verser, dit-il, dans la divination ». C’est-à-dire, me semble-t-il, sans 

entrer dans la face sombre de la divination, qui est l’attribution systématique du mal et du malheur 
sur autrui. 

Initié par un nganga, Éric de Rosny est donc devenu un voyant (ngambi) plutôt qu’un 
guérisseur (nganga) : il est resté le prêtre jésuite qu’il était, reconnu comme tel par tous. En entrant 
aussi loin que possible dans la culture des Duala qui l’ont adopté, il a reçu une initiation, ouverture 
des yeux et du cœur, dans le prolongement de sa première initiation des Exercices spirituels. De là 

est né son art propre de l’accompagnement, fruit des deux traditions, en même temps que son art 
d’une belle écriture, notamment par le sens de l’image qui en fait le charme. 

Éric conclut lui-même sur cette rencontre : « Venu transmettre ma foi, j’ai reçu dans ce pays 
du Cameroun beaucoup plus que je n’ai donné».  
Je vous remercie de votre attention.  



Peter Geschiere 
Professeur émérite d’anthropologie, Université d’Amsterdam, Pays-Bas 

 

Je veux d’abord souligner comme je suis heureux de participer à ce vernissage, malheureusement à 

distance. Je viens de recevoir le très beau livre, qui est un témoignage monumental de l’intérêt de 
l’œuvre d’Éric dans le monde d’aujourd’hui. 

Donc tous mes compliments pour les éditeurs de ces beaux volumes. 

Mon mot clef pour résumer pourquoi j’étais si impressionné par Éric sera courage 

Laissez-moi expliquer brièvement (je n’ai que 3 minutes). 

Un moment crucial pour ma perception d’Éric a été quand il me parla de sa première sensation 
quand son professeur Din lui avait  « ouvert les yeux » - le climax de son initiation comme nganga 
(guérisseur). Éric m’en parla dans sa chambre assez sombre dans le petit monastère où il résidait à 
l’époque, pas loin du grand centre catholique sur le Mt Mvolye. Comme toujours, lorsqu’il s’agissait 
des choses vraiment importantes, il fut bref mais très précis dans ses formulations.  Il pouvait être 

bref parce qu’il a décrit le moment plus longuement dans son livre Les yeux de ma chèvre (1981) 

comme le passage décisif dans sa longue éducation dans les savoirs du monde de la nuit, et il savait 

que j’avais lu et relu ce passage clef. Mais ses paroles éloquentes et serrées donnaient à ce qu’il en 
disait une intensité particulière. C’est seulement à ce moment que j’ai vraiment senti le gouffre 

angoissant qui s’ouvre lorsqu’on arrive à « voir » dans l’autre monde, et combien on doit être 
courageux pour accepter de devenir un nganga.  

Éric me parla de ce moment comme d’une sensation terrible d’une violence omniprésente et si 
pesante que seulement sa discipline de Jésuite lui avait permis de la supporter. Ses paroles me firent 

réaliser que son initiation a été littéralement une affaire de vie et de mort.  

Dernièrement on a eu beaucoup de récits par des collègues anthropologues sur une initiation 

pareille. Mais leurs récits reviennent presque toujours à une célébration d’un passage victorieux – 

sorte d’apothéose malgré certains dangers. Le récit d’Éric est très, très différent. Chez lui le danger 
reste là et la violence devient omniprésente. C’est pourquoi l’initiation est une entrée dans un 
véritable tourbillon. Et ceci dans un sens très direct et terre-à-terre. 

Je dois ajouter que j’admirais son courage d’autant plus parce que celui-ci était complété par une 

honnêteté totale.  Chez Éric aucune tendance à minimiser ces dangers ou à embellir le monde auquel 

il a obtenu un accès spécial. Son génie particulier était que malgré cette conscience tranchante du 

danger et du mal, qu’il refusait de masquer, il continuait à travailler pour guérir, réussissant en effet 

à convaincre les gens que la guérison était possible. Savoir guérir malgré cette vision terrible d’une 
violence omniprésente est un don qui rendait Éric une personne exceptionnelle. Une telle sagesse 

courageuse et honnête rend son œuvre profondément précieuse pour les défis qui hantent notre 
monde actuel.  

  



Berthe Lolo 
Psychiatre et docteur en anthropologie psychanalytique, EPSMD, Prémontré, France 

 

DIKOM 

Il n’est pas évident de s’entendre appeler par un prêtre blanc jésuite « Dikom » ce qui signifie en 

langue Duala « AMIE ». 

Un prêtre blanc jésuite qui appelle DIKOM : 

Une jeune femme noire, 

Une mère célibataire, 

Une mère célibataire en couple avec un homme marié, 

Une femme noire psychiatre ! 

On est en droit de se demander si ce prêtre jésuite est normal ! 

 

En effet comme je l’ai écrit dans le texte inclus dans l’ouvrage, je n’étais pas élève du père Éric De 

Rosny au collège Libermann ; Ce fut alors une rencontre ! 

 

Nous nous sommes rencontrés par hasard à Libermann. Je m’y étais rendue pour régler un problème 
concernant mon fils qui y était scolarisé. Dès qu’il a su que j’étais psychiatre, il m’a parlé d’un groupe 
de réflexion qu’il souhaitait mettre sur pied en y incorporant plusieurs personnes et en particulier un 
psychiatre. Car ce dernier recevait des patients que la communauté savait touchés par le phénomène 

de la sorcellerie. La maladie et en particulier la maladie mentale relevait du domaine de la sorcellerie. 

 

Son projet et ses questionnements m’intéressaient, et je me suis proposée à la place de mon 

collègue psychiatre homme qu’il essayait de joindre. 
Sans me connaitre vraiment, il accepta de faire route avec moi. Nous nous sommes attelés à la 

composition du groupe. Il avait des noms en tête. J’ai rajouté trois personnes amies et dans ce 

groupe mon compagnon qui était un homme marié et qui travaillait sur les problèmes fonciers.  

Puis le groupe s’est mis au travail. 
 

Comment définir notre relation ? 
Quel dialogue entre un prêtre exorciste comme on l’appelait au Cameroun et une psychiatre sensée 

être rationnelle et ne croyant pas au phénomène de la sorcellerie ? 

Quel dialogue entre un prêtre jésuite et une psychiatre passée par une psychanalyse, devenant ainsi 

hors du système de hiérarchisation des symboles qui prévaut dans la société et dans la sorcellerie ? 

Quel dialogue entre un prêtre et une chrétienne atypique qui osait interroger la place du prêtre 

exorciste qui se disait initié à la tradition ? 

 

La relation n’était pas simple, et a grandi au fil du temps dans la confiance.  

Il m’adressait des patients tout en me sachant atypique dans l’exercice de mon travail de psychiatre. 
Celui d’un « Un psychiatre noir africain qui devait se réinventer avec un savoir importé de 

l’occident ! »  

 



J’ai eu la chance de rencontrer un ami, et un chercheur qui n’était pas dans la position du « Savant 

Sachant ». Un chercheur toujours dans la rencontre, le questionnement, le recueillement et le 

renoncement.  

Et le jour où il m’a appelé à DIKOM, j’ai été étonnée, troublée puis je l’ai accepté.  
Nous rencontrons et recevons l’autre différent, dans le respect et il devient un ami, un « DIKOM ». 

 

  



Gilles Séraphin 

Sociologue 

Professeur en sciences de l’éducation et de la formation, Université de Paris Nanterre, France 

 
 

Inspiré et sans cesse ressourcé par le regard d’Éric 
 

Lorsqu'Anne-Nelly Perret-Clermont m’a proposé de dire quelques mots à l’occasion de cette soirée 
de « vernissage » de l’ouvrage qui recense l’ensemble de l’œuvre d’EdR, j’ai souhaité développer l’un 
des nombreux apports d’Éric au monde de la recherche : l’analyse du regard, notamment du 
« regard » du chercheur. Par son exemple, il ouvre une voie nouvelle pour les chercheurs qui 

souhaitent non seulement assumer qu'ils sont engagés sur leur « terrain » de recherche, mais qui 

considèrent également que cette immersion au cœur du sujet de recherche constitue en soi un atout 
sur le plan scientifique, si tant est qu’elle est présentée avec méthode.  

En effet, son apport dans le champ de la recherche est beaucoup plus vaste que les nombreux 

thèmes abordés et analysés : religion, double-vue, mondes visible et invisible, rencontres, etc. C’est 
la nature même de son regard, la façon dont il abordait un objet de recherche, le point de vue qu’il 
développait, son positionnement comme observateur devenant lui-même objet de recherche et 

d’analyse critique, qui font d’Éric de Rosny un véritable scientifique. Son sens critique s’exerçait aussi 
à son propre égard. Éric de Rosny a sans cesse interrogé et critiqué ses propres sens (notamment la 

vue), ses références (religieuses, culturelles, intellectuelles…) et ses analyses (par un retour critique 
sur ce qu’il avait déjà écrit).  

Il est ainsi un formidable exemple pour analyser la position du chercheur dans son « terrain » de 

recherche et représente, par sa vie et son œuvre (et, en ce qui me concerne : en l’ayant côtoyé) un 
apport méthodologique majeur.  

Sans cesse, Éric s’interrogeait sur la multiplicité de ses figures (sans aucune distinction entre ce qui 
relèverait du « public » ou du « privé »), les principales figures en question étant : celle d’un jeune 
noble français élevé dans un hôtel particulier du 7ème arrondissement parisien et d’un château à 
Boulogne sur Mer, fils d’un officier polytechnicien enseignant à l’Ecole militaire ; celle du jeune 

prêtre jésuite qui arrive à Douala à la fin des années 1950 après des séjours en Algérie et au Liban ; 

celle du jeune prêtre découvrant le monde de la nuit à Douala et progressivement initié aux mystères 

de la double-vue ; voire celle du jésuite ayant assumé diverses responsabilités au sein de la 

compagnie ou dans la vie de l’Eglise au Cameroun. Ces figures ne doivent être perçues comme étant 
une opposition, ni une superposition, mais comme une articulation de diverses « approches au 

monde », de regards qui permettent de saisir et de s’approprier le monde, tout en se donnant à lui. 
Ces figures étaient le support à l’échange, au lien, à la vie en communauté et, je crois, constituaient 
le ressort de sa foi chrétienne.  

Éric s’est toujours tenu en décalé pour mieux s’inscrire dans cette multiplicité d’approches, la rendre 
visible, et ainsi la transformer en atout. Il n’a jamais voulu faire croire à ses interlocuteurs qu’il avait 
changé de monde, adopté une nouvelle approche, saisi un seul et unique regard. Bien qu’initié, il n’a 
jamais été nganga ; ayant été adopté par une famille doualaise, il a parfois accolé son nouveau nom 



« Dibounje » à son nom d’origine (Rosny) comme nom d’usage ; pour étudier la nature de la double-

vue doualaise, il s’est inspiré des Exercices spirituels ignaciens ; au sein de la Compagnie, il marchait 

constamment sur un « fil » et avait comme souci constant de préserver des équilibres. Non pas parce 

qu’il n’osait pas choisir ; mais parce qu’il estimait qu’en étant un élément autre, identifié dans son 

altérité, il provoquait une meilleure visibilité, voire une transformation, des mondes dans lesquels il 

évoluait. Ainsi, il pouvait mieux les saisir, dans leurs multiples références, et les analyser. En retour, il 

pouvait alors donner. 

En effet, Éric de Rosny était animé par sa foi chrétienne. Au-delà du désir de connaissance voire de 

son besoin d’échange, il désirait apporter à chaque être un apaisement. Cette foi, telle que vécue par 

Éric de Rosny, n’était en aucun cas un obstacle à la recherche scientifique. Au contraire, elle en a 

constitué la motivation suprême, l’essence.  

La clé de ce positionnement, en équilibre, était justement son approche de ces mondes qui passait 

principalement par le regard. Son travail sur la vision, issue des Exercices comme du monde de la nuit 

doualaise, est au cœur de sa réflexion. Ainsi, Éric a été pour moi un véritable maître. Il m‘a inspiré et 
m’inspire toujours. J’espère que son œuvre constituera une ressource majeure de toutes et tous les 
chercheur.es d’aujourd’hui. Elle est une référence en termes de connaissances mais aussi et surtout 
de méthode et de posture. Éric, c’est un « certain regard », pour paraphraser le Festival de Cannes, 

et c’est la source pour plonger au cœur de notre propre « regard » pour mieux le décortiquer.  

  


