
18

LA RECHERCHE  
PAR L’IMAGE
Dessine-moi une voiture

5

L’EXPÉRIENCE  
DU THÉÂTRE DANS 
LA FORMATION
Formation primaire

53
LE FESTIN  
NEUCHÂTELOIS 
Des élèves aux fourneaux  
et au service de salle

32

ENTRETIEN 
Avec Anne-Nelly  
Perret-Clermont

EP

Numéro 43
NOVEMBRE 2024

Revue de la Haute École 
pédagogique 
des cantons de Berne, 
du Jura et de Neuchâtel

Dossier thématique

LA PAROLE  
DE L’ÉLÈVE

En
je

ux
Pé

da
go

gi
qu

es

ANP

ANP
Donzé, T., & Perret-Clermont, A.-N. (2024 (novembre)). Entretien avec Anne-Nelly Perret-Clermont. Enjeux Pédagogiques. Revue de la Haute École pédagogique des Cantons de Berne, du Jura et de Neuchâtel(43), 32-40. https://www.hep-bejune.ch/Htdocs/Files/v/7321.pdf )



 3231 D O S S I E R  T H É M A T I Q U E

Les interventions spécialisées en classe semblent o!rir une piste intéressante 
pour aider les élèves aux besoins particuliers, mais elles nécessitent un 
changement de regard essentiel concernant les situations individuelles des 
élèves. Il est donc di"cile de conclure qu’elles représentent l’unique solution, mais 
devraient plutôt être envisagées comme une option valable dans le suivi de ces 
derniers. Les retours des élèves permettent de mettre au jour la nécessité de les 
inclure activement dans les processus et de les considérer comme des partenaires 
si nous voulons qu’elles et ils se sentent concernés et impliqués. En somme, 
la prise en charge des élèves aux besoins particuliers nécessite une approche 
globale et respectueuse de chacun·e, qui intègre les interventions des spécialistes 
dans un cadre global de soutien et d’accompagnement, tout en reconnaissant 
la singularité de chaque enfant et de chaque situation au-delà de leurs défis 
d’apprentissage.

Dans le milieu scolaire, la focale, en lien avec les 
besoins spécifiques, est mise davantage sur l’aide 
supposée nécessaire à l’élève que sur les besoins 
réellement éprouvés par l’élève ou sur les besoins  
des autres acteurs en présence.
(Gremion & Gremion, 2020, p. 21).

Nous avons conscience aujourd’hui de la valeur et de la potentialité des individus. 
On s’est battu pour les droits de l’Homme, on a peu à peu découvert et cultivé  
la personne. Toutefois, nous n’avons encore que relativement peu porté 
d’attention aux relations, à leur qualité au sein des groupes, des écoles, des 
équipes, des organisations, des quartiers. Il en résulte que nous attribuons 
trop souvent aux individus des propriétés qui sont en fait des réalités plus 
«#collectives#». Par exemple, la qualité n’est pas seulement celle de l’enseignant·e  
ou de l’élève mais tout autant (voire plus#?) celle du dialogue qui s’établit au 
sein de la classe (et aussi de l’école, avec les parents, les autorités et autres 
partenaires) et qui permet l’intercompréhension, les ajustements et les 
innovations. C’est ce dialogue qui permet de transmettre un savoir vivant,  
de faire des apprentissages et d’en saisir le sens. 

Alors, si vous me demandez si les élèves ont leur propre «#vision du monde#», 
quasiment par réflexe épistémologique, je me méfie de considérer que cette 
vision serait un trait des élèves. Certes, je suis bien d’accord que chaque élève, 
individuellement, a une vision du monde. Mais impossible d’aboutir pour autant 
à l’idée d’une vision du monde propre à l’enfance ou à l’adolescence. «#Ce qui se 
ressemble s’assemble#» (dit le proverbe)#: au sein de leur groupe identitaire, les 
élèves cultivent, entre pairs, leur vision du monde. Faisons donc attention à ne pas 
figer, naturaliser, des dynamiques collectives en les réduisant à des faits statiques. 

Entretien avec

Anne-Nelly 
Perret-Clermont
psychologue, spécialiste des sciences 
de l’éducation et professeure émérite  
de l’Université de Neuchâtel

Les élèves 
ont-ils·elles 
leur propre  
vision du 
monde!? 



 3433 D O S S I E R  T H É M A T I Q U E

La question est alors plutôt#: comment se développe leur vision du monde, leur 
rapport au monde#? Qu’est-ce que l’école leur o!re pour les aider sur ce plan#? Si 
on sort l’enfant (et l’adulte aussi d’ailleurs) de son «#bocal#» de vie quotidienne et 
qu’on le place dans un autre milieu, on observe que, bien souvent, cela change 
sa vision du monde. Changer de milieu, c’est, par exemple, passer du primaire au 
secondaire, ou aller après l’école chez de nouveaux voisin·e·s, ou participer à un 
échange scolaire, rentrer en apprentissage (ou même seulement en stage) dans 
une profession, migrer… Il existe di!érents degrés de transition, mais toujours se 
transforme le rapport au monde de la personne. Donc, j’ai critiqué l’a"rmation 
selon laquelle les enfants auraient une propre vision du monde mais, en fait, 
je suis très contente que vous me posiez cette question, parce qu’elle invite à 
prendre en considération l’altérité de l’élève. Et cela, nous ne sommes pas très 
doués pour le faire#! On peut rouspéter contre les uniformisations, tout en y 
contribuant sans arrêt. 

Un des mérites de Jean Piaget, c’est justement d’avoir posé la question de 
l’altérité de l’enfance. Pour moi, plus que les réponses de ce célèbre psychologue, 
c’est le fait même qu’il ait supposé que l’enfant puisse penser di!éremment 
de l’adulte qui a été riche de conséquences. Nous sommes dès lors obligé·e·s 
d’observer comment l’enfant pense et donc de respecter son altérité, de se dire 
qu’on risque de ne pas se faire comprendre, de vérifier si on se fait comprendre. 
Trop souvent, l’enfant est considéré·e en référence à l’adulte#: comme un adulte 
en miniature ou comme un être en voie de devenir ce modèle achevé que serait 
l’adulte. Les enfants seraient des êtres «#imparfaits#» (inachevés), qui ne savent pas 
grand-chose et auxquels il faut tout apprendre en espérant les voir un jour devenir 
des citoyennes ou citoyens actifs. Mais n’est-ce pas là une vision de l’enfant très 
infantilisante, asymétrique, qui risque à tout moment de les sous-estimer et de les 
considérer comme ne faisant pas encore partie de la société#?

Demandons-nous plutôt quelles sont les fenêtres qui leur permettent de regarder 
le monde#? Il y a longtemps, une émission de la Télévision suisse romande, dont 
j’ai malheureusement oublié le nom, avait choisi de mettre la caméra à hauteur 
d’élève pour voir avec leurs yeux une journée à l’école. Les réalisateurs se sont 
perçus comme derrière un kaléidoscope#! Défilé de personnes, défilé d’activités#:  

45 minutes de maths, puis 45 minutes de géographie, suivies peut-être de 90 en 
français, une tranche de gym, une pause repas (en des lieux incertains), un peu 
d’allemand, etc., et finalement une demi-heure de transport et de marche pour  
le retour à domicile. Tout est morcelé#!  Et cela recommence avec les devoirs#:  
un bout de devoir de ceci et un morceau de cela se succèdent. Les journalistes 
n’en revenaient pas de ce morcellement. Cet émiettement a une longue histoire, 
des raisons d’être, et aussi une grande inertie. Quelle vision du monde les élèves 
peuvent-ils, peuvent-elles, se faire à travers cette mise en scène#? 

Quel est le statut de l’enfant et de l’adolescent·e#: tablettes d’argile sur lesquelles 
doivent se graver des connaissances#? Cette tablette devient-elle un reflet, un 
miroir, peut-être une sémiotisation du monde#? Ces transmissions (si elles sont 
comprises) sont utiles, mais elles ne peuvent pas être la modalité dominante voire 
unique d’accès à ce qui est hors «#bocal#».

Bien des chercheurs (Jean Piaget, Antonio Iannaccone – pour citer des personnes 
de notre région) ont montré que l’enfant est constamment en train d’explorer  
le monde. Les enfants ne peuvent pas faire autrement qu’essayer d’explorer.  
Dès leur naissance, ce sont des explorateurs et exploratrices de leur milieu 
(comme le sont aussi d’ailleurs les chatons ou les petits chiens#!). Ne pourrait-on 
pas plus soutenir et cultiver, tout en le respectant, cet élan naturel ?

Si argumenter signifie «#chercher à persuader l’autre#», je ne peux pas répondre 
parce que je ne suis pas compétente en ce domaine, ce n’est pas ce qui 
m’intéresse. En revanche, si l’on considère l’activité d’argumenter comme moyen 
de tenter de comprendre la raisonnabilité d’une situation, de tester une idée, 
de prendre une décision bien réfléchie, alors, oui, étudier l’argumentation des 
enfants permet d’accéder aux raisons que ces personnes se donnent, de façon 
plus ou moins explicite, lorsqu’elles tentent de résoudre un problème, de gérer 
une perplexité ou un conflit. Leurs manières d’argumenter vont dépendre des 
circonstances, des relations et des lieux institutionnels. La première question à 
se poser est alors#: l’espace social autorise-t-il les enfants à argumenter#? Ce n’est 
pas toujours le cas en famille, à l’école ou ailleurs, et selon le type d’activités. 
Comment sont accueillies les initiatives conversationnelles des enfants#? Elisa 
Angiolini vient de soutenir une thèse de doctorat qui traite de ce sujet. Adultes 
et enfants n’argumentent pas nécessairement di!éremment. Mais l’enfant n’a 
souvent pas les mêmes implicites, ni les mêmes buts, voire les mêmes «#droits 
conversationnels#» que l’adulte. Une conversation argumentative nait en général 
(mais pas toujours) de la confrontation entre un «#proposant#» et un «#opposant#». 
Mais les enfants savent que le rôle d’«#opposant#» est souvent illégitime pour eux 
et encore plus pour elles (les petites filles que l’on veut dans un rôle conforme 
«#bien socialisé#»). La plupart des institutions attendent des enfants#: participation, 
respect de l’autorité et, sauf consignes contraires, un e!ort tendu vers la 
perception et l’adhésion à des normes, à des consensus.  
Il s’agit de démontrer une bonne volonté «#participative#» à l’égard de l’activité  
en cours. S’opposer, sembler sortir du sujet, c’est souvent interprété, par l’autorité 
responsable de l’accomplissement d’une activité, comme un acte d’«#indiscipline#» 
(ou d’incompétence, de distraction ou de caractère). Cette interprétation est 
en fait, très souvent, complètement en porte-à-faux par rapport à la réalité 
psychologique de l’enfant qui, depuis tout·e petit·e, interroge pour comprendre, 
s’oppose pour identifier sa place et ses limites, explore les espaces, les relations  
et les idées pour donner un sens à son monde et au monde.

"!
(...) l’espace social autorise-t-il les 
enfants à argumenter!? Ce n’est pas 
toujours le cas en famille, à l’école ou 
ailleurs, et selon le type d’activités. 
Comment sont accueillies les initiatives 
conversationnelles des enfants!?

Les enfants 
ont-ils leurs 
propres 
manières 
d’argumenter#?



 3635 D O S S I E R  T H É M A T I Q U E

Je suis en train de lire une étude de Kiyotaka Miyazaki (2019), chercheur japonais 
engagé dans un courant pédagogique d’éducation active que je ne connaissais 
pas. Ce texte me parle beaucoup, parce que l’auteur, depuis sa tradition fort 
di!érente, conduit une réflexion proche de celle que mène le philosophe français 
Jean Houssaye autour du concept de «#triangle pédagogique#», et de celle de nos 
recherches sur la construction de l’intersubjectivité. Il problématise, lui aussi,  
la question centrale#: celle de la complexité, toujours plus grande qu’on ne 
l’imagine, du rôle de l’enseignant·e.

Vous me direz peut-être#: peut-on vraiment écouter chaque élève, même s’il y en a 
30 dans la classe#? Ma réponse est#: oui, parce qu’il s’agit surtout d’une attitude qui 
permet à l’autre d’exister comme écoutable. Même s’il y a 30 élèves par classe, on 
ne peut pas partir du principe que ce n’est pas possible d’écouter chaque enfant 
avec sa di!érence, sa neurodiversité, sa culture. Il est certain que c’est impossible 
si vous considérez ce fait à un niveau individuel. Mais dès lors que l’on comprend 
qu’il s’agit de dynamiques de dialogue, de dynamiques de communication, d’états 
d’esprit, de délimitations d’espace, de tâches dont il faut inventer l’architecture 
adéquate, alors oui#: il existe une attitude de «#recherche collective#» entre 
personnes qui coopèrent, qui permet la réussite d’une pédagogie dialogale. 
J’ai souvent entendu#: «#Bon, c’est bien joli ce que vous dites, mais vous planez. 
Parce que vous ne savez pas ce que c’est qu’une classe de 25 élèves. » Non, 
e!ectivement, moi j’avais plutôt 70 à 100 étudiants et étudiantes dans mes cours 
(rire). Au-delà de l’attitude, il faut mettre au point des stratégies d’animation, avec 
leurs savoir-faire et «#trucs#», qui permettent d’agir avec ces grands groupes. 

Il est certain qu’on ne peut pas se permettre d’avoir un précepteur par enfant. 
D’ailleurs, cela ferait passer beaucoup d’enfants à côté de beaucoup de 
dimensions fort riches de la vie sociale et, pour des raisons tant économiques 
que psychologiques, cela n’est pas possible. La question est donc de savoir 
comment on joue avec ces contraintes. Et là, je ne suis pas sûre qu’on ait 
su"samment cultivé (pas seulement chez les enseignant·e·s d’ailleurs) l’envie 
et l’art de transmettre des connaissances et des savoir-faire. De façon réaliste, 
il nous faut repérer les bonnes pratiques, en imaginer, en essayer. Sinon, on est 
un peu dans l’abstrait. Anda Fournel, philosophe et linguiste, m’a entrainée dans 
l’étude de débats de philosophie pour enfants inspirés par Matthew Lipman. Ce 
qui me frappe d’emblée, c’est à quel point les enfants adorent ça#! Et pourtant, 
si l’on regarde très en détail ce qui se passe dans ces rencontres, même si 
on se réjouit d’y voir des pensées collectives se construire, des discussions 
évoluer, on y perçoit aussi ce qui, du moins au premier abord, pourrait passer 
pour un enchainement de ruptures de dialogue, d’occasions manquées de se 
comprendre ou de se répondre, de manifester une prise en compte des idées 
des un·e·s et des autres. Mais force est de constater… que ça marche tout de 
même#! La discussion évolue et les enfants se passionnent#! C’est la preuve même  
qu’il n’y a pas besoin de toujours se comprendre, de toujours donner quittance 
à ce qu’on a entendu, de toujours avoir des enfants qui s’expriment bien. Je ne 
sais pas exactement quoi, mais il y a quelque chose d’important qui se passe, 
également sur le plan émotionnel, dans ce type d’activité qui o!re un statut à  
la réflexion libre et collective. 

En tient-on 
assez compte 
dans l’ensei-
gnement#?



 3837 D O S S I E R  T H É M A T I Q U E

Je suis d’accord#: souvent, les adultes ont tendance à interrompre trop vite  
les enfants. Jamais je n’ai vu un adulte écouter un·e enfant comme vous 
m’écoutez là#! Qui leur donne cette chance#? Parfois, par un accès de bonne 
volonté, on pousse un·e enfant qui a de la peine à s’exprimer, à en dire plus, 
à aller plus loin dans son propos,  et… en conclusion#: cela lui coupe la parole#! 
Ce n’est pas facile d’intervenir pour «#aider#», et encore moins quand il s’agit 
de réflexion personnelle. Marcelo Giglio a observé de multiples fois combien 
il est di"cile, avec un habitus d’enseignant·e, de ne pas interrompre tout le 
temps l’élève. Certes, guider ses élèves fait partie des responsabilités de la 
maîtresse ou du maître. Mais ce rôle de guidage, il faut l’équilibrer. Il ne doit pas 
dominer toute l’action. On peut bien guider, un moment, de temps en temps. 
Puis s’arrêter, respirer, écouter. Giglio, justement, n’en revenait pas de toutes les 
interruptions qu’il observait dans ses données récoltées en classe#! 

Il y a aussi le risque de mal guider l’apprenant·e parce que, en fait, on n’a pas 
compris où il·elle en est, on n’imagine pas qu’il·elle a d’autres implicites en tête 
que ceux de l’adulte qui lui fait face. Mais ces implicites sont di"ciles à mettre 
en lumière#: il y a toujours l’implicite de l’implicite#; il y a les mots et les concepts 
mobilisés pour expliciter qui, eux-mêmes, ont leurs implicites variant de contexte 
en contexte. Cependant, les implicites du raisonnement chez l’enfant méritent plus 
d’attention. On croit décrire  ce raisonnement, on pense identifier des «#troubles 
neuropsychologiques#» chez l’enfant en di"culté, mais a-t-on bien vérifié 
l’implicite de la conversation, ce qui y est mobilisé à tort ou à raison#? Certes, 
il peut exister des problèmes dys qui rendent la tâche et la participation aux 
conversations collectives plus di"ciles. Mais, même dans ces cas-là, en explorant 
les implicites, on découvrirait un peu plus précisément quel soutien apporter, 
comment «#débuguer#» la conversation. De même, les distances constatées entre 
les propos des enseignant·e·s et les compréhensions des élèves minoritaires ou 
étranger·ère·s sont souvent attribuées à des «#di!érences interculturelles#». Mais 
n’est-ce pas une «#explication#» un peu trop grossière qui crée des amalgames#? 
Elle nous empêche de regarder de près, de cas en cas, ce qui est e!ectivement 
perçu di!éremment et pourquoi. Le faire révèle souvent plutôt les implicites des 
propos tenus et les circonstances relationnelles qui ont créé des malentendus 
plutôt que des di!érences essentielles de «#culture#».

De même pour les di!érences de sensibilités rapportées aux genres. Si la société 
permettait à plus de femmes (et à plus de personnes ne présentant pas les 
traits de «#mâle dominant#») d’accéder à des postes à responsabilités, peut-être 
que certaines dynamiques de travail s’amélioreraient grâce aux compétences, 
notamment relationnelles, qu’elles amèneraient. Sauf, bien sûr, si ces personnes 
ont cru comprendre dès le départ qu’elles devaient «#faire le petit mâle alpha#» 
pour réussir#! Il y a des rapports au monde qui varient d’une personne à 
l’autre, d’un groupe à l’autre, mais cela n’autorise pas à partir dans de grandes 
généralisations et catégorisations. Regardons en détail à quel moment l’attention 
de qui se concentre sur quoi. On sera parfois surpris·e, et l’objet des propos 
pourra être renégocié. Bon, il vaut mieux que je m’auto-interrompe ici, parce que 
je n’en finirais pas de donner des exemples et de me fâcher en évoquant des 
mésinterprétations fondées sur des stéréotypes (rire).

Écouter Éric de Rosny, lorsqu’il venait régulièrement à l’Université de Neuchâtel 
nous parler de ses recherches, était toujours un bel exercice de distanciation#:  
l’#«#exotique#» l’était parfois beaucoup et d’autres fois pas du tout#! Les pratiques 
de guérison, ici ou ailleurs, font toujours partie du rapport au monde, qu’il soit 
traditionnel ou pas. L’école se veut en prise avec le monde «#moderne#». Mais 
quel est son rapport aux savoirs et croyances qu’elle n’enseigne pas#? De Rosny, 
jésuite, était professeur d’anglais dans un collège au Cameroun au lendemain de 
l’indépendance de ce pays. Il voulait contribuer, avec ses confrères et leurs écoles, 
à former l’élite future. Son itinéraire de pédagogue est intéressant#: il se rend vite 
compte qu’il ne peut pas former valablement des personnes qu’il ne comprend 
pas. Il souhaitait aller vers l’autre, comprendre le pays où il vivait dorénavant, mais 
il n’y parvenait pas. Il raconte avoir eu une prise de conscience décisive un soir 
alors qu’il surveillait le dortoir. Un élève y fut pris d’une espèce de crise qui ne 
semblait être ni un épisode d’épilepsie ni une transe. De quoi s’agissait-il#? Alors 
qu’il se sentait impuissant devant la scène,  
les élèves, calmement, aspergeaient d’eau leur camarade, tout en tentant de 
rassurer leur professeur qui ne comprenait rien à ce qu’ils se disaient dans leur 
langue. L’enfant s’est calmé, les parents contactés l’ont directement emmené 
au village pour le faire soigner, et notre professeur s’est dit qu’il lui fallait 
prendre un temps sabbatique pour apprendre la langue locale et découvrir plus 
profondément la culture de ses interlocuteur·trice·s. Ce qu’il fit en s’installant 
dans un quartier populaire, accueilli par une famille avec laquelle il restera très 
lié. Les travaux d’anthropologie qui en naîtront – et qui sont regroupés dans 
le livre Cultures et Guérisons que vous évoquiez – permettent d’explorer les 
enjeux d’une culture traditionnelle et les clashs de la transition vers la modernité 
– cette modernité dont l’école cherche à se faire vecteur. De Rosny nous parle 
des Doualas du Cameroun, mais éclaire indirectement toute transition de ce 
type (y compris chez nos aïeux suisses, notamment en zone rurale). Il pointe 
les di!érences dans la vision du monde, dans le rapport au corps, à la maladie, 
à la vie sociale, à la nature et, en particulier, dans l’indispensable gestion de la 
violence qui rend la vie collective possible. Sur ces di!érents plans, qu’essaye 
de «#faire#» – et surtout comment – la culture occidentale, présente d’abord dans 
les écoles et en ville et qui, maintenant, est omniprésente#? Et qu’essayaient 
de «#faire#» – et comment – leurs ancêtres de la Tradition encore bien présents 
aujourd’hui de di!érentes façons#? De Rosny observe que, dès qu’il y a beaucoup 
d’angoisse, ce sont les représentations traditionnelles qui ressortent, en particulier 
dans le domaine de la santé. Il remarque aussi la disparition de beaucoup de 
savoirs. Qu’est-ce que cela nous apprend au sujet de l’école#? Je suis convaincue 
que, malgré ses défauts et limites, l’école est une institution qui a un rôle essentiel 
à jouer. Mais nous n’avons pas encore assez compris toutes les tensions (voire 
violences) qu’elle a créées – et crée encore – faute de savoir porter une attention 
respectueuse notamment aux traditions rurales, aux héritages culturels di!érents 
du sien, à l’altérité des modes de vie et des aspirations de certaines populations. 
Une certaine forme de «#standardisation#», d’homogénéisation, de goût irraisonné 
pour la compétition écrase tout.

Les adultes n’ont-ils pas 
tendance à interrompre trop 
vite les enfants sans prendre  
le temps de mettre en lumière 
les implicites#?

Au sujet de l’ouvrage «#Cultures et Guérisons#» 
(Editions Alphil, Neuchâtel et Éditions CLE, 
Yaoundé), que nous apprend Éric de Rosny au 
sujet des pratiques de guérison traditionnelles et 
des croyances modernes avec lesquelles l’école 
moderne (ou postmoderne) est aux prises#?

"!
Souvent les 
adultes ont 
tendance à 
interrompre 
trop vite 
les enfants. 
Jamais 
je n’ai vu 
un adulte 
écouter 
un enfant 
comme 
vous 
m’écoutez 
là!!  
Qui leur 
donne cette 
chance!? 
(...)



 4039 D O S S I E R  T H É M A T I Q U E

«#Bricolage#»#? Ce terme a reçu ses lettres de noblesse en anthropologie. Certes,  
il y a partout, tout le temps, en classe, en famille et ailleurs, du bricolage. On y voit 
à l’œuvre la créativité des humains, leurs constants e!orts d’adaptation d’eux-
mêmes, de leurs conduites, de leur langage, de leurs savoirs, de leurs relations, 
de leurs représentations et de leurs récits, à la réalité toujours changeante. On 
bricole pour innover, pour résister. Mais ce n’est pas que du bricolage#! Pour qu’il 
y ait équilibre psychique, pour qu’il y ait un minimum de gestion des risques de 
violence, pour qu’on puisse manger, vivre et avoir de la joie à élever des enfants 
en sécurité, il faut des lignes de force, des éléments structurants qui forment 
des cadres de référence auxquels se rapporter (quitte à les «#bricoler#» aussi 
pour les adapter#!). Ils ne sont utiles pour traverser les crises qu’en conservant la 
dignité qu’ils permettent, voire confèrent. Ces cadres doivent être dynamiques 
et souples pour ne pas devenir étou!ants, voire mortifères. Ils se transforment 
tant au niveau des personnes que du collectif, au fil du temps, selon l’évolution 
des contextes environnementaux et humains dans lesquels ils se situent. Quelles 
que soient les cultures, si l’ensemble «#tient#», c’est qu’il y a des «#choses#» (terme à 
clarifier#!) assez fortes qui relient le tout. Il ne s’agit pas que d’un pauvre bricolage 
improvisé.  
Et notons que si on ne respecte pas cette dimension, si on la blesse ou la détruit, 
cela engendre immédiatement de l’angoisse, et quand l’angoisse n’est pas gérée, 
la violence se retrouve en roue libre dans un processus qui s’auto-alimente. Alors, 
si la société est détruite dans sa capacité à contenir, les repères n’ont plus de 
sens, les rapports de force s’exaspèrent, et la violence augmente encore.  
Je pense à l’Afghanistan qui a connu tant de violences physiques et symboliques#:  
le résultat est un niveau de violence tel que l’on ne sait même plus respecter  
les mères des enfants…

Donc, je n’ai pas envie de me limiter au «#bricolage#» de maîtres et d’élèves. Certes, 
il faut qu’ils bricolent, mais il n’y a pas que cela. Comment permettre à des savoirs 
et savoir-faire, des croyances, des rites, des relations et des institutions, d’évoluer 
pacifiquement#? Pour avancer en profondeur, le «#bricolage#» doit se faire avec 
beaucoup de respect des altérités et des «#couches#» de réalité matérielles et 
symboliques, et en développant des connaissances à leur sujet, y compris dans  
la prise en compte de leurs résonances émotionnelles.

En guise de conclusion (s’il en faut une)#: n’ayons pas peur de l’altérité. Selon 
Miyazaki, les personnes dans l’enseignement qui réussissent sont celles qui 
apprennent de leurs élèves. Elles savent écouter les enfants, les observer, voir 
ce qu’ils et elles tentent de faire ou de comprendre, d’où vient leur inspiration. 
Elles ne se sentent pas mises personnellement en crise par l’aspect rocailleux de 
la rencontre entre leur o!re et son accueil, par exemple, lorsqu’elles ont préparé 
quelque chose qui ne « passe » pas en classe. Elles voient ces incidents comme 
des intrigues de la vie avec lesquelles composer quitte à devenir, selon l’invitation 
d’Antonio Iannaccone, des «#détectives#» des di!érents sens cachés du quotidien.

Cultures et Guérisons
Éditions Alphil
ISBN#: 978-2-88950-087-1 

Prendre en compte la parole de l’enfant, n’est-
ce pas une manière de faire que apprenant·e et 
l’enseignant·e entrent ensemble dans un grand 
«#bricolage#» symbolique, par la discussion, 
l’argumentation#? L’apprentissage étant dès 
lors, le plus souvent, réciproque#?


